
TRADISI KENDURI PERSPEKTIF PENDIDIKAN 
ISLAM MULTIKULTURAL 

Lathifatul Izzah, Moh Ismail, Maskuri Bakri
Universitas Alma Ata; Universitas Qamaruddin; Universitas Islam Malang

lathifatul.izzah@almaata.ac.id; m.ismail.hamim@gmail.com; masykuri@unisma.ac.id 

ABSTRACT
This paper aims to interpret the kenduri tradition from the point of view 
of multicultural Islamic education. By focusing on three issues cover values, 
the internalization process, and the implications of internalizing the values 
of multicultural Islamic education. In this case the type of research used 
is qualitative with an ethnographic approach. The results show that the 
values ​​of multicultural Islamic education in kenduri can be classified 
into three groups, divine values, religious values, and social values. These 
values ​​can be internalized through awareness, knowledge transformation, 
skill development, habituation, inculcation of values, and finally habit or 
istiqoamah. This process is a stage of Islamic education that must be passed 
step by step to produce a complete person (kaffah). In the kenduri tradition, 
the internalization of the values ​​of multicultural Islamic education does 
not only involve the human element, but non-human elements are also 
needed, for example goals, methods, a comfortable environment, dialogue 
and cooperation with outsider. The process of internalizing the values ​​of 
multicultural Islamic education in the kenduri tradition that develops 
naturally has contributed to the development of cultural, socio-economic, 
and socio-religious arts to build and increase harmony and peace between 
citizens, and between citizens and the government.

Keywords: Internalization, Values ​​of Multicultural Islamic Education, 
Multicultural Islamic Education, Kenduri Tradition



Lathifatul Izzah, Moh Ismail & Maskuri Bakri

56 Vol. 9, No. 1 Juli 2022An-Nuha

ABSTRAK
Tulisan ini bertujuan untuk menginterpretasikan tradisi kenduri yang 
ditinjau dari sudut pendidikan Islam multikultural. Dengan memusatkan 
pada tiga persoalan, mencakup nilai-nilai, proses internalisasi, dan 
implikasi internalisasi nilai pendidikan Islam multikultural. Dalam hal 
ini jenis penelitian yang dipakai adalah kualitatif dengan pendekatan 
etnografi. Hasilnya menunjukkan bahwa nilai-nilai pendidikan Islam 
multikultural dalam kenduri dapat diklasifikasikan menjadi tiga 
kelompok, nilai ketuhanan, nilai agama, dan nilai sosial. Nilai-nilai 
tersebut dapat diinternalisasikan melalui penyadaran, transformasi 
pengetahuan, pengembangan keterampilan, pembiasaan, penanaman 
nilai-nilai, dan terakhir  kebiasaan atau istiqoamah. Proses tersebut 
merupakan tahapan pendidikan Islam yang harus dilalui setahap demi 
setahap untuk menghasilkan pribadi yang utuh (kaffah). Dalam tradisi 
kenduri, internalisasi nilai-nilai pendidikan Islam Multikultural tidak 
hanya melibatkan unsur manusia (human element), tetapi unsur bukan-
manusia (non-human element) juga diperlukan, misalnya tujuan, metode, 
alam lingkungan yang nyaman, dialog dan kooperatif dengan pihak luar. 
Proses internalisasi nilai-nilai pendidikan Islam multikultural dalam 
tradisi kenduri yang berkembang secara alami memiliki kontribusi bagi 
perkembangan seni budaya, sosial ekonomi, dan sosial keagamaan untuk 
membangun dan meningkatkan kerukunan dan perdamaian antar warga, 
dan antar warga dengan pemerintah.

Kata kunci: Internalisasi, Nilai-nilai Pendidikan Islam Multikultural, 
Pendidikan Islam Multikultural, Tradisi Kenduri

PENDAHULUAN
Lingkungan pendidikan tidak hanya ada di sekolah atau madrasah, 

tetapi pendidikan bisa terselenggara di masyarakat, keluarga, dan tempat 
ibadah. Pendidikan yang berpusat di masyarakat, tempat ibadah, dan 
keluarga biasanya lebih mengena, terutama dalam mengemban tugas 
pokok pendidikan untuk membentuk pribadi utuh (kaffah), pribadi yang 
mampu menyeimbangkan potensi kognitif, afektif, dan psikomotorik.1 Di 
masyarakat, keluarga, dan tempat ibadah ada berbagai jenis ritual keaga-

1	 Lathifatul Izzah dan Didik Thoha, “Implementasi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 
Dalam Keluarga Santri,” LITERASI (Jurnal Ilmu Pendidikan) 11, no. 2 (December 30, 
2020): 104–12, https://ejournal.almaata.ac.id/index.php/LITERASI/article/view/1441.



TRADISI KENDURI PERSPEKTIF PENDIDIKAN ISLAM MULTIKULTURAL ...

57Vol. 9, No. 1 Juli 2022 An-Nuha

maan yang mendidik. Agama yang memiliki beberapa dimensi, antara lain 
dimensi ritual, narasi dan mistik, pengalaman dan emosional, sosial dan 
kelembagaan, etika dan hukum, doktrin, filsafat, dan matrial dipraktekkan 
secara turun-menurun.2 Dimensi tersebut umumnya berkenaan dengan 
eksistensi manusia yang berhubungan dengan Dzat Yang Adikodrati, sikles 
kehidupan, alam, dan leluhur. Beberapa dimensi agama yang dipraktekkan 
manusia tersebut menjadi sistem agama yang terlembagakan. Salah satu 
dimensi ritul dan praktek keagamaan yang terlembagakan di masyarakat 
adalah kenduri.3

Inti kenduri adalah berbagai (shaqah) dan memohon (berdo’a). 
Dalam pelaksanaannya, pemimpin, anggota masyarakat, dan aturan atau 
norma merupakan unsur penting, sekaligus syarat menjadikan kenduri 
sebagai lembaga keagamaan. Kenduri dipimpin oleh orang yang dituakan 
atau orang yang memiliki keahlian di bidang tersebut, seperti Kiyai 
atau kaum (tokoh agama). Kenduri dapat bermakna acara berkumpul, 
memohon kepada Tuhan Yang Maha Kuasa, dan berbagi antar anggota 
masyarakat dengan tujuan agar segala sesuatu yang dihajatkan dikabulkan 
dan dimudahkan dengan cara mengundang orang-orang sekitar. Dalam 
kenduri juga terdapat aturan atau norma yang tidak tertulis yang perlu 
ditaati oleh anggota atau kelompok masyarakat. Apabila anggota atau 
kelompok masyarakat tidak mentaatinya kadang-kadang dapat berpe-
ngaruh pada kehidupannya atau memunculkan sangsi sosial, minimal 
menjadi bahan gunjingan antar anggota atau kelompok masyarakat, lebih-
lebih bagi mereka yang tidak menyelenggarakannya ketika mendapati 
peristiwa tertentu.4

Anggota masyarakat masih banyak yang meyakini akan pengaruh 
kenduri terhadap keberlangsungan hidup manusia. Kejadian-kejadian 
di luar kendali atau di luar jangkauan nalar manusia akan berpengaruh 

2	 Ninian Smart, The World’s Religions, ed. Andrew Shoolbred, 2nd ed. (The Press 
Syndicate of The University of Cambridge, 1998), https://archive.org/details/
worldsreligions00smar/page/n6/mode/1up?view=theater. hal 15 – 31.

3	 Clifford Geertz, The Religion of Java (London: The University of Chicago Press, 1976), 
hal 11; Lathifatul Izzah, Misyrah Ahmadi, Kurniati Kurniati, “The Map of The Religious 
Elite Conflict and Resolution Effort,” Dialogia: Jurnal Studi Islam Dan Sosial 19, no. 
No. 1 (2021), hal 236–68, https://jurnal.iainponorogo.ac.id/index.php/dialogia/article/
view/2761.

4	 “Observasi 28 Februari” (Kulon Progo DIY, 2021).



Lathifatul Izzah, Moh Ismail & Maskuri Bakri

58 Vol. 9, No. 1 Juli 2022An-Nuha

pada mereka yang menyelenggarakan atau tidak menyelenggarakannya, 
misalnya tanpa disangka-sangka mereka mendapat kebahagiaan, kesela-
matan, musibah, terserang penyakit atau wabah, rizkinya tidak lancar dan 
seterusnya. Sehingga di masyarakat tanpa disadari dan dengan sendirinya 
kenduri menjadi terlembagakan yang menyimpan spirit pendidikan.5 

Jika dilihat dari perspektif pendidikan Islam multikultural, kenduri  
menyimpan gagasan dan kebiasaan yang melahirkan berbagai jenis nilai 
dan proses pendidikan yang berimplikasi pada kehidupan manusia. Pendi-
dikan Islam multikultural dapat bermakna pendidikan yang menyiapkan 
anggota masyarakat yang berperan sebagai peserta didik untuk meyakini, 
menghayati, memahami, dan mengamalkan ajaran Islam yang memuat 
nilai-nilai multikultural Islam,6 melalui kegiatan bimbingan, pembela-
jaran, pembiasaan, keteladanan, dan sebagainya. Tujuannya menjadikan 
anggota masyarakat yang berperan sebagai peserta didik tersebut, memiliki 
kepribadian yang mampu menghormati dan menghargai keragaman, 
menjaga kerukunan, dan keharmonisan antarsesama di dalam masyarakat 
dalam rangka mewujudkan persatuan nasional.

Tradisi kenduri yang menyimpan spirit pendidikan Islam multikul-
tural di desa satu budaya empat agama yang diungkap dalam tulisan ini 
berlokasi di barisan perbukitan Menoreh bagian Utara Kabupaten Kulon 
Progo, Daerah Istimewa Yogyakarta. Persisnya berada di ketinggian 750 – 
800 dpl dari permukaan laut. Desa tersebut bernama Jatimulyo Girimulyo 
Kulonprogo. Sebuah desa berdiri atas penggabungan dua kelurahan, Jongg-
rangan dan Sokomoyo Girimulyo. Proses penggabungan dimulai pada 16 
Maret 1947. Sejak 2017, persisnya 5 April, desa ini dinobatkan sebagai 
desa Budaya oleh Gubenur Daerah Istimewa Yogyakarta, Hamengku 
Buwono X dengan nomer SK 430/04823, sebab desa ini sarat dengan 
budaya, yang tentu saja berkelit-kelindan dengan tradisi yang berkembang 
di tengah-tengahnya.7 

Berdasarkan Rencana Pembangunan Jangka Menengah (RPJM) 

5	 “Observasi, 9 Agustus” (Kulon Progo, 2019).
6	 Muhammad Tholhah Hasan, Pendidikan Multikultural Sebagai Opsi 

Penanggulangan Radikalisme (Malang: Lembaga Penerbitan Universitas Malang, 
2016), hal 51.

7	 “Observasi, 9 Agustus”; “Wawancara Dengan Anom Sucondro, 10 Agustus” (Kulon Progo, 
2019).



TRADISI KENDURI PERSPEKTIF PENDIDIKAN ISLAM MULTIKULTURAL ...

59Vol. 9, No. 1 Juli 2022 An-Nuha

desa Jatimulyo tahun 2019.8 Tingkat kepadatan penduduknya tergo-
long rendah dengan jumlah penduduk  sebanyak 7.118 jiwa atau 2.173 
KK yang tersebar di 12 pedukuhan. Jumlah penduduk tersebut terbagi 
menjadi 2 kategori, 3.550 laki-laki dan 3.568 perempuan. Penduduk usia 
produktif  berjumlah 4.034 orang atau 56,67 %, usia konsumtif sebanyak 
1.428 jiwa atau 20,06 %, usia lansia sejumlah 1.656 jiwa atau 23,26 %. 
Mereka memeluk empat agama, Kristen 31 orang pemeluk, Katholik 14 
pemeluk, Buddha 621 pemeluk, dan selebihnya memeluk agama Islam.9 

Tingkat pendidikan masyarakat didominasi oleh warga masyarakat 
yang berpendidikan sekolah menengah atas ke bawah, yaitu 24,19 % 
(1.719 orang), sisanya pra-sekolah (TK dan PAUD) sebanyak 586 jiwa 
(8,23 %), SD dan SMP sebanyak 14,71 % (4.047 orang), tidak sekolah 
sebanyak 7,75 % (552 Jiwa), dan yang berpendidikan tinggi sebanyak 214 
orang (3 %). Begitu pula dengan pencaharian pokok, warga masyarakat 
mayoritas petani tradisional, yaitu 58,55 % (2.746 jiwa) dari penduduk 
yang berperan memiliki pekerjaan  yang berjumlah 4.690 orang.  Selainnya 
menjadi buruh tani 9,27 % (35), buruh bangunan dan bengkel 8 % (376 
orang), pedagang 6,31 % (296 jiwa), Pegawai negeri sipil 6, 31 % (296 
orang), Swasta 8,05 % (378 jiwa), Kerajinan Rumah Tangga 2,21 % (104 
orang), sisanya bekerja serabutan. Meskipun penduduknya heterogen, 
penduduk masyarakat Jatimulyo bisa hidup rukun dan harmonis.10 Hal 
ini menarik untuk ditelusuri.

Sebelum dilakukan penelusuran lebih lanjut, perlu dikemukakan 
tentang penelitian-penelitian terdahulu yang relevan,  guna memastikan 
orisinalitas dan posisi penelitian ini dengan penelitian sebelumnya. Di 
antaranya adalah penelitian Wahyudi11, yang menyimpulkan bahwa nilai 
toleransi dalam kenduri dipengaruhi falsafah hidup suku Jawa, teposeliro dan 

8	 “Rencana Pembangunan Jangka Menengah Desa Jatimulyo” (Kulon Progo, 
2019), hal 11

9	 Koordinator Statistik Kecamatan Girimulyo Kabupaten Kulon Progo, Kecamatan 
Girimulyo Dalam Angka: District in Figures, ed. Koordinator Statistik Kecamatan Girimulyo 
Kabupaten Kulon Progo, 1st ed. (Kulon Progo: CV. Mandiri Jaya-Wates, 2008).

10 “Wawancara Dengan Bapak Sukarlan, 8 Februari” (Kulon Progo, 2021); “Observasi 28 
Februari”; “Rencana Pembangunan Jangka Menengah Desa Jatimulyo.”

11	Wahyudi Wahyudi, “Nilai Toleransi Beragama Dalam Tradisi Genduren Masyarakat Jawa 
Transmigran,” Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat 15, no. 2 (2019): 133–39, https://doi.
org/10.23971/jsam.v15i2.1120.



Lathifatul Izzah, Moh Ismail & Maskuri Bakri

60 Vol. 9, No. 1 Juli 2022An-Nuha

model beragama yang cenderung singkretis memberikan kontribusi dalam 
mengkonstruksi pola pikir yang toleran kepada masyarakat. Berikutnya, 
Susanti12 menyatakan; kenduri memiliki fungsi sosial mengembangkan 
rasa kekeluargaan dan persaudaraan antar masyarakat tanpa membedakan 
status sosial dan kepercayaan sesama umat manusia. 

Adapun Shelia, 2018 dalam tulisannya13 menegaskan bahwa masya-
rakat Jawa hingga sekarang belum mampu menanggalkan tradisi budayanya. 
Salah satunya adalah tradisi kenduri. Penelitian Sheila dilakukan di Magetan. 
Tradisi kenduri di daerah Magetan mengalami pergeseran nilai. Dahulu 
tujuan kenduri adalah menjaga hubungan baik kepada sang pengusa alam, 
kini kenduri bertujuan lebih pada sebuah sarana untuk bershodaqoh dan 
menjaga hubungan baik dengan masyarakat sekitar. Prosesi dan perleng-
kapan dalam tradisi kenduri yang penuh unsur-unsur kepercayaan lama 
kini lebih mengutamakan unsur Islam. Alasan masyarakat merubah tradi-
sinya adalah praktis, memaksimalkan daya guna, keterbatasan fasilitas, 
orang tua yang ahli kenduri berkurang, bertambahnya kesadaran masya-
rakat pada kaidah agama, dan penghematan biaya operasional. Fenomena 
tersebut dapat meningkatkan pemahaman masyarakat mengenai ajaran 
Islam dan tradisi kenduri tidak lagi sesuai dengan tujuan utamanya, yaitu 
memohon kesalamatan pada penguasa alam. Lain dengan Khasanah dan 
Jailani14 yang mengungkap tentang ritual tradisi Bepapai. Ritual yang 
dilaksanakan oleh masyarakat suku Bajar yang bertujuan untuk menghin-
darkan diri dari perilaku-perilaku jahat baik secara lahir maupun batin. 
Tujuan diungkapkanya tradisi Bepapai adalah untuk menelisik lebih dalam 
nilai-nilai tradisional budaya suku Banjar.

Tulisan tentang tradisi kenduri dalam perspektif pendidikan Islam 
multikultural ini fokus pada beberapa persoalan, diantaranya: apa saja 
nilai-nilai pendidikan Islam multikultural yang ada pada tradisi kenduri 

12	R D Susanti, “Tradisi Kenduri Dalam Masyarakat Jawa Pada Perayaan Hari Raya Galungan 
Di Desa Purwosari Kecamatan Tegaldlimo Kabupaten …,” Jurnal Penelitian Agama Hindu, 
no. 2 (2017): 489–95, http://www.ejournal.ihdn.ac.id/index.php/JPAH/article/view/286.

13	S. Windyasari, “Pergeseran Nilai-Nilai Religius Kenduri Dalam Tradisi Jawa Oleh 
Masyarakat Perkotaan,” Candi 4, no. 3 (2012): 241534.

14	Nurhasanah Nur and Muhammad Syahran Jailani, “Tradisi   Ritual Bepapai   Suku 
Banjar:   Mandi Tolak Bala Calon Pengantin Suku Banjar  Kuala-Tungkal  Provinsi Jambi, 
Indonesia,” Khazanah: Jurnal Studi Islam Dan Humaniora 18, no. 2 (December 31, 2020): 
287–308, https://doi.org/10.18592/KHAZANAH.V18I2.3920.



TRADISI KENDURI PERSPEKTIF PENDIDIKAN ISLAM MULTIKULTURAL ...

61Vol. 9, No. 1 Juli 2022 An-Nuha

di Jatimulyo Daerah Istimewa Yogyakarta? Bagaimana proses internali-
sasi nilai-nilai pendidikan Islam multikultural dalam tradisi kenduri di 
Jatimulyo Daerah Istimewa Yogyakarta? bagaimana implikasi interna-
lisasi nilai-niai pendidikan Islam multikultural dalam tradisi kenduri di 
Jatimulyo Daerah Istimewa Yogyakarta? Dengan fokus tersebut diharapkan 
gagasan dan kebiasan pendidikan Islam multikultural yang ada di dalam 
tradisi kenduri dapat menampilkan.

METODE PENELITIAN
Beberapa persoalan tentang spirit pendidikan Islam multikultural 

dalam tradisi kenduri dirancang dengan jenis penelitian kualitatif dan 
pendekatan etnografi,15 dengan harapan persoalan tentang spirit pendi-
dikan Islam multikultural dalam tradisi kenduri dapat dianalisis dan 
diinterpretasikan secara utuh dan mendalam.16 Kehadiran penulis sebagai 
instrumen penelitian yang dibantu alat perekam dan pencatat data diper-
lukan untuk mengumpulkan data yang terkait dengan fokus. Teknik 
pengumpulan data memakai data-data dokumentasi, juga observasi17 dan 
wawancara secara terbuka dan mendalam18 yang dilakukan sejak April 
2019-2021. Wawancara mendalam dengan informen yang memiliki 
pengalaman, terlibat, dan mengetahui tentang tradisi kenduri, terutama 
yang berkutat pada persoalan-persoalan: apa saja nilai-nilai pendidikan 
Islam multikultural, bagaimana proses internalisasi nilai-nilai pendidikan 
Islam multikultural yang mencerminkan spirit pendidikan Islam multikul-
tural, dan bagaimana implikasi internalisasi nilai-nilai pendidikan Islam 
multikultural dalam tradisi kenduri di desa satu budaya empat agama? 

15	 J. David Creswell dan John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and 
Mixed Methods Approaches, 5th ed. (New Delhi: SAGE Publications, 2018); John W. 
Creswell & Cheryl N. Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 
Approaches, ed. Helen Salmon, 4th ed. (New Delhi: SAGE Publications, 2018).

16	Penelitian kualitatif memiliki ciri: memperhatikan situasi dan konteks, berlatar 
alamiah, manusia sebagai instrumen utama, bersifat deskriptif, rancangan 
penelitian muncul bersamaan dengan pengamatan, dan analisis data secara 
induktif. Christine K. Sorensen Donald Ary, Lucy Cheser Jacobs, Asghar Razavieh, 
Introduction to Research in Education (Canada: Wadsworth, 2009), hal 424.

17	 James P. Spradley, Participant Observation, Harcourt Brace Jovanovich (Florida: Harcourt 
Brace Jovanovich, 1980), http://marefateadyan.nashriyat.ir/node/150.

18	 James P. Spradley, Ethnographic Interview, The SAGE Encyclopedia of Communication 
Research Methods, 2017, https://doi.org/10.4135/9781483381411.n168.



Lathifatul Izzah, Moh Ismail & Maskuri Bakri

62 Vol. 9, No. 1 Juli 2022An-Nuha

Informan ditetapkan melalui teknik snowball sampling dengan menunjuk 
bapak Anom Sucandro dan Kasi Kemasyarakatan Bapak Sarija SM sebagai 
informen kunci. Kemudian atas rekomendasi bapak Anom Sucandro dan 
Bapak Sarija, peneliti digiring untuk bertemu 4 dukuh dan kaum (tokoh 
agama) desa yang pendudukanya heterogen, yaitu dukuh dan kaum 
pedukuhan Sokomoyo, Gunungkelir, Karanggede, Sonyo. Wawancara 
juga dilakukan dengan pendamping desa. Pemudi desa Jatimulyo beserta 
temannya, Fahmi Hidayati dan Rizky Surya Nugraha juga diikutsertakan 
dalam pengumpulan data.

Data-data yang sudah berbentuk catatan lapangan diverifikasi dengan 
menggunakan  teknik  trianggulasi  data. Pemeriksaan  keabsahan data  
memanfaatkan  sesuatu  yang lain di luar data untuk keperluan pengecekan 
atau sebagai pembanding  terhadap data.19 Kemudian data-data yang sudah 
menjadi catataan lapangan dianalisis secara induktif. Suatu  cara  menarik  
suatu  kesimpulan  dengan alur berpikir  yang dimulai dari hal-hal bersifat  
umum  dari  berbagai  kasus  yang  bersifat  individual.20  Model analisis 
memakai model Miles dan Huberman, yang meliputi reduksi data, display 
data, dan verifikasi data.21 Teknik  ini  digunakan  untuk  menganalisa  
data-data  yang  diperoleh  di  lapangan,  kemudian  dihubungkan  dengan  
teori  yang  relevan untuk menarik kesimpulan. Proses  analisis  data  
dilakukan dengan  menelaah  seluruh  sumber  data  yang  tersedia  dari  
berbagai  sumber  baik  data  dari dokumentasi, observasi, wawancara yang 
sudah dituliskan dalam cacatan lapangan di lokasi penelitian,  dokumen  
pribadi,  dokumen  resmi,  gambar,  foto,  dan  sebagainya.  Analisis  data  
dilakukan  sejak  awal  peneliti  terjun  ke  lokasi  penelitian  hingga  akhir  
penelitian.22

19	Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, 38th ed. (Bandung: PT Remaja 
Rosdakarya, 2018), hal 330

20 Sutrisno Hadi, Metodologi Research, 15th ed. (Yogyakarta: Yayasan penerbitan Fakultas 
psikologi U.G.M, 1984), hal 4.

21 Fauzan Almanshur M. Djunaidi Ghony, Sri Wahyuni, Analisis Dan Interpretasi Data 
Penelitian Kualitatif, ed. Risa Trisnadewi, I (Bandung: PT Refika Aditama, 2020), hal 188-
189.

22 Fauzan Almanshur M. Djunaidi Ghony, Metodologi Penelitian Kualitatif, ed. Rina Tyas Sari 
(Jakarta: Ar-ruzz, 2012).



TRADISI KENDURI PERSPEKTIF PENDIDIKAN ISLAM MULTIKULTURAL ...

63Vol. 9, No. 1 Juli 2022 An-Nuha

HASIL DAN PEMBAHASAN 
1.	 Tradisi Kenduri dan Nilai-Nilai Pendidikan Islam Multikultural 

di Masyarakat 
Istilah kenduri diambil dari istilah bahasa Arab hadhara (hadir). 

Hadir memenuhi undangan pemiliki hajat untuk berkumpul bersama-
sama memohon kepada Tuhan Yang Maha Esa.23 Kenduri merupakan 
cara memulihkan keretakan sebagai mekanisme sosial untuk merawat 
keutuhan, meneguhkan kembali  cita-cita bersama, sekaligus menjadi 
kontrol sosial atas penyimpangan dari cita-cita bersama baik hubungannya 
dengan Tuhan, antar manusia, dan alam. Kenduri sebagai suatu lembaga 
sosial menampung dan mempresentasikan banyak kepentingan sebagai-
mana tujuan semestinya kenduri. Kenduri melingkupi kehidupan masya-
rakat mulai dari kelahiran hingga kematian.24 Kenduri atau lebih dikenal 
dengan sebutan slamatan25 atau kenduren diselenggarakan berdasarkan 
tujuan ritual kenduri,26 yang berakibat pada penyebutan nama kenduri. 

Kenduri yang mewarnai kehidupan anggota masyarakat diwariskan 
oleh leluhur secara turun-temurun. Lalu dalam perkembangannya kenduri 
menjadi life stile (gaya hidup) bahkan jalan hidup (way of life) masyarakat 
dalam mengatasi segala permasalahan dan mensyukuri segala anugrah 
kenikmatan hidup. Kemudian tanpa disadari, kenduri menjadi sistem 
keberagamaan yang terlembagakan. Hal ini dapat dibuktikan pada saat 
desa satu budaya empat agama ditetapkan sebagai desa yang berdiri sendiri, 
warga masyarakat mengadakan kenduri yang ditandai dengan penanaman 
5 pohon jati dan diadakan do’a bersama untuk tercapainya cita-cita mulia 

23 “Wawancara Dengan Bapak Sukarlan, 8 Februari 2021.”
24 Kenduri dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia  (KBBI) berarti perjamuan makan untuk 

memperingati peristiwa, meminta berkah, dan sebagainya, Dadang Sunendar and Dkk, 
“Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI)” (Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, 
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, 2020), https://kbbi.
kemdikbud.go.id/entri.

25 Slametan merupakan praktek parjamuan yang dilakukan secara bersama-sama dengan 
para sanak saudara, teman, sahabat, dan tetangga. Slametan merupakan cermin hubungan 
harmonis manusia dengan Tuhan, lingkungan sekitar, alam, dan leluhur, karena hakikat 
kemanusiaan adalah manusia yang mampu menjaga kerukukan, keamanan, dan 
berintropeksi diri dalam hubungannya dengan Khaliq dan makhluk-Nya, Yana MH, 
Falsafah Dan Pandangan Hidup Orang Jawa, 1st ed. (Yogyakarta: Absolut, 2010), hal 47-
48.

26 “Observasi, 9 Agustus 2019“Observasi, 9 Agustus”; M Madchan Anies, Tahlil Dan Kenduri: 
Santri Dan Kyai, ed. Mahmud Djamaluddin (Yogyakarta: LKiS, 2009), hal. 4.”



Lathifatul Izzah, Moh Ismail & Maskuri Bakri

64 Vol. 9, No. 1 Juli 2022An-Nuha

desa ini, yaitu mewujudkan desa yang tata titi tentrem kertaraharja, religius 
dan berbudaya. 

Begitu juga dengan kenduri Saparan yang berlangsung hingga saat 
ini, menurut cerita pada saat Jatimulyo masih terdiri dari dua kelurahan 
yaitu kelurahan Jonggrangan dan kelurahan Sokomoyo. Lurah Sokomoyo 
bernama Simbah Jogo Diharjo. Beliau setiap bulan Sapar selalu menggelar 
sedekah (berbagi) kupat tempe di halaman kelurahan. Warga masyarakat 
hingga sekarang tetap mengenang kebaikan Simbah Jogo Diharjo dengan 
melestarikan kenduri Saparan.

Sejak manusia dalam kandungan hingga kelahiran, manusia sudah 
melaksanakan kenduri, baik dilakukan secara pribadi atau anggota 
keluarga. Belum lagi ketika manusia masuk pada usia anak-anak, remaja, 
dewasa, dan tua, bahkan meninggal dunia. Ketika manusia dalam 
kandungan masyarakat melaksanakan kenduri mapati (janin berusia 4 
bulan) dan tingkeban (janin berusia 7 bulan). Pada saat kelahiran, manusia 
diperkenalkan kenduri brokohan (kenduri hari lahir). Setelah kelahiran, 
masyarakat mengadakan kenduri sepasaran, tedhak Siten, dan selapanan. 
Pada masa anak-anak, manusia mengadakan kenduri supitan atau khitan 
bagi anak laki-laki, sedang bagi anak perempuan  disebut tetesan. Setelah 
manusia menginjak remaja, akan menjalankan kenduri pernikahan dengan 
berbagai pernak-perniknya. Setelah sudah mencapai usia senja atau tua, 
terkadang manusia mengalami masa sakit yang begitu parah, pada masa 
ini si keluarga yang sakit mengadakan kenduri pengampunan. Ketika 
meninggal dunia juga masih diadakan berbagai jenis kenduri, misalnya 
kenduri surtanah, 1, 2, 3, 7, 40, 100, pendak (1 tahun wafatnya jenazah), 
rangpendak (2 tahun sejak wafatnya jenazah) dan 1000 hari, kemudian 
masih berlanjut pada haul setiap tahun pada hari kematiannya. 

Kenduri daur kehidupan tidak kalah menariknya dengan kenduri-
kenduri lainnya, misalnya kenduri adat dan budaya. Jenis kenduri adat dan 
budaya juga merupakan kenduri warisan nenek moyang, misalnya kenduri 
rejeban yang memperagakan cerita Bandung Bondowoso. Menurut cerita, 
sebelum ke Prambanan, Bandung Bondowoso singgah di bawah pohon 
Gondangho Gunung Kelir Jatimulyo Girimulyo Kulonprogo. Kemudian 
cerita ini diyakini oleh masyarakat secara turun-temurun, kemudian 
dibuatlah kenduri Rejeban sebagai tanda penghormatan dan rasa syukur 



TRADISI KENDURI PERSPEKTIF PENDIDIKAN ISLAM MULTIKULTURAL ...

65Vol. 9, No. 1 Juli 2022 An-Nuha

kepada Tuhan Yang Maha Kuasa. 27

Berbagai jenis kenduri tersebut oleh Koentjaraningrat28 dan Geertz29 
diklasifikasikan menjadi empat jenis kenduri. Pertama kenduri dalam 
lingkaran hidup seseorang (pernikahan, kehamilan, kelahiran, khitan, 
kematian). Kedua kenduri berkaitan dengan bersih desa dan pertanian. 
Ketiga kenduri berhubungan dengan sehari-hari dan bulan-bulan besar 
Islam. Keempat kenduri diselenggarakan pada waktu yang tidak tetap, 
berkenaan dengan kejadian-kejadian yang dianggap luar biasa. 

Hal yang perlu diingat bahwa apapun jenis kenduri tujuan pokoknya 
menjaga keseimbangan, baik hubungan manusia dengan Tuhan, antar 
manusia, lingkungan sekitar, dan alam, dan menghindari malapetaka 
untuk memperoleh kebahagiaan dan keselamatan selama hidup manusia 
di dunia dan akhirat. Oleh karena itu kenduri disebut slametan. Pelaksa-
naannya biasanya dilakukan setelah Isya’ yang diikuti oleh hampir seluruh 
tetangga, rekan kerja, sanak saudara, dan handi taulan yang tidak pandang 
agama, suku, etnis, budaya, jenis kelamin, status sosial, dan bahasa. Semua 
dapat berpartisipasi secara bersama-sama untuk kelancaran dan keberha-
silan kenduri.30 Dalam kenduri disajikan sebuah nasi tumpeng dan besek 
(tempat yang terbuat dari anyaman bambu bertutup dan bentuknya segi 
empat yang dibawa pulang oleh seseorang dari acara kenduri) untuk tamu 
undangan.

Prosesi kenduri dilakukan secara bertahap, mulai dari persiapan, pelak-
sanaan, dan penutup. Setiap tahapannya melibatkan banyak orang, mulai 
dari unsur tetangga, kerabat, sanak saudara, sahabat, teman, tokoh agama, 
pejabat pemerintah, dan masyarakat biasa. Mereka mempunyai latar 
belakang yang berbeda, tetapi dapat berinteraksi dan duduk bersama.31 
Ketika individu satu dengan individu lain mampu bertemu dan berinter-

27	 “Observasi, 9 Agustus”; “Interview Dengan Bapak Anom Sucondro, 9 Agustus” (2019); 
“Wawancara Dengan Kasi Kesra Bapak Sarija, 19 Juni” (2021).

28	Koentjaraningrat, Kebudayaan Jawa, 1st ed. (Jakarta: PN Balai Pustaka, 1984); 
Koentjaraningrat, Manusia Dan Kebudayaan Di Indonesia, 23rd ed. (Jakarta: Djambatan, 
2010).

29	Geertz, The Religion of Java; Lathifatul Izzah and Chahya Kusuma, Improvisasi Dialog Dan 
Aliansi Agama-Agama, ed. Didik Komaidi, I (Yogyakarta: Elsapmi, 2019), 9786025010859.

30	 “Wawancara Dengan Kasi Kesra Jatimulyo Bapak Sarija, 28 Februari” (2021); “Observasi, 
9 Agustus.”

31	 “Observasi 9 September” (Kulon Progo, 2020).



Lathifatul Izzah, Moh Ismail & Maskuri Bakri

66 Vol. 9, No. 1 Juli 2022An-Nuha

aksi dengan baik dan damai, serta manghasilkan capaian-capaian tujuan 
yang diinginkan, sudah tentu ada nilai ideal yang dijunjung tinggi. Nilai 
ideal dalam istilah Peter L Berger dan Thomas Luckmann disebut realitas 
objektif yang secara tidak sengaja dapat dimaknai dengan baik oleh realitas 
subjektif (individu-individu manusia).32

Nilai-nilai ideal yang dijunjung tinggi oleh individu-individu atau 
kelompok masyarakat dalam menjalankan tradisi kenduri dapat berupa 
saling mengenal (ta’aruf), moderat atau keseimbangan (tawasuth), toleran 
(tasamuh), tolong-menolong atau kerjasama (ta’awun), dan harmoni 
(tawazun). Muhammad Tholha Hasan menyebut sebagai akar nilai pendi-
dikan Islam multikultural. Selain kelima nilai tersebut terdapat nilai-
nilai pendidikan Islam multikultural lain yang berkembang dalam tradisi 
kenduri. Di antaranya adalah nilai tauhid (keesaan tuhan), saling menghor-
mati (takrim), saling memahami (tafahum), musyawarah (syura), hidup 
bersama (ummah), kasih sayang (rahmah), berbuat baik (ihsan), saling 
percaya (amanah), berpikir positif (husnuzhan), anti-kekerasan (layyin), 
perdamaian (salam), keadilan (‘adil), dan berbagi (shodaqah). Semua 
nilai-nilai tersebut merupakan nilai pendidikan Islam multikultural, Abd 
Rachman Assegaf menyebut nilai multikultural dalam Islam. 

Nilai-nilai pendidikan Islam multikultural tersebut dapat diklasifika-
sikan menjadi tiga, yaitu nilai ketuhanan, nilai agama, dan nilai sosial. 
Nilai-nilai ketuhanan mencakup tauhid (keesaan tuhan), kasih sayang 
(rahmah), dan keadilan (‘adil). Nilai-nilai agama meliputi anti-kekerasan 
(layyin), perdamaian (salam), dan berbuat baik (ihsan), harmoni (tawazun), 
moderat atau keseimbangan (tawasuth). Sedang nilai-nilai sosial mencakup 
nilai  saling mengenal (ta’aruf), toleran atau saling menghargai (tasamuh), 
saling menghormati (takrim), saling memahami (tafahum), saling percaya 
(amanah), berpikir positif (husnuzhan), musyawarah (syura), tolong-
menolong (ta’awun), hidup bersama atau kerjasama (ummah). Lebih 
jelasnya dapat dilihat pada gambar 1 sebagai berikut:

32	Thomas Luckmann Peter L Berger, The Social Construction of Reality A Treatise in the 
Sociology of Knowledge (New Zealand: Penguin Books, 1991), hal 151.



TRADISI KENDURI PERSPEKTIF PENDIDIKAN ISLAM MULTIKULTURAL ...

67Vol. 9, No. 1 Juli 2022 An-Nuha

Gambar 1. Klasifikasi Nilai-nilai Pendidikan Islam Multikultural        
dalam Kenduri

Assegaf membagi nilai multikultural dalam Islam33 menjadi tiga, yaitu 
nilai utama, penerapan, dan tujuan. Bagian dari nilai ketuhanan meliputi 
tauhid (keesaan tuhan), kasih sayang (rahmah), dan keadilan (‘adil). 
Sedang nilai religius meliputi anti-kekerasan (layyin), perdamaian (salam), 
dan berbuat baik (ihsan), harmoni (tawazun), moderat atau keseim-
bangan (tawasuth), dan nilai berbagi (shodaqah). Selanjutnya nilai sosial, 
yang meliputi saling mengenal (ta’aruf), toleran atau saling menghargai 
(tasamuh), saling menghormati (takrim), saling memahami (tafahum), 
saling percaya (amanah), berpikir positif (husnuzhan), musyawarah (syura), 
tolong-menolong (ta’awun), hidup bersama (ummah). 

Nilai utama dalam pandangan Assegaf meliputi nilai tauhid 
(menegaskan keesaan ketuhanan), nilai ummah (hidup bersama), nilai 
rahmah (kasih sayang), nilai al-musawah dan taqwa (persamaan dan 
taqwa). Adapun nilai penerapan menurut Abd Rachman Assegaf meliputi 
nilai ta’aruf  dan ihsan (nilai saling mengenal dan berbuat baik), nilai 
tafahum (saling memahami), takrim (saling menghormati), nilai fastabiqul 
khairat (berlomba dalam kebaikan), nilai amanah (saling mempercayai), 
nilai Husnuzhan (berpikir positif ), nilai tasamuh (toleransi), nilai ‘afwa 

33	Abd. Rachman Assegaf, Filsafat Pendidikan Islam Paradigma Baru Pendidikan Hadhari 
Berbasis Integratif-Interkonektif, 4th ed. (Depok: PT Raja Grafindo Persada, 2017), hal. 
313-314.



Lathifatul Izzah, Moh Ismail & Maskuri Bakri

68 Vol. 9, No. 1 Juli 2022An-Nuha

dan maghfirah (pemberian atau permohonan ampunan), nilai sulh (perda-
maian atau rekonsiliasi), nilai islah (resolusi konflik). Sedang nilai tujuan 
meliputi  nilai  silah, salam (perdamaian), nilai layyin (lemah lembut atau 
budaya anti-kekerasan), ‘adl (keadilan). 

2.	 Proses Internalisasi Pendidikan Islam Multikultural dalam 
Tradisi Kenduri
Nilai-nilai ideal akan menjadi kebiasaan dan karakter suatu masyarakat 

bila terjadi proses pemaknaan. Proses pemaknaan nilai-nilai ideal oleh Peter 
L Berger dan Thomas Luckmann disebut internalisasi.34 Proses internalisasi 
nilai-nilai pendidikan Islam multikultural dalam tradisi kenduri bermula 
dari penyadaran dan kesadaran, transformasi pengetahuan, pengem-
bangan ketrampilan, pembiasaan, penanaman nilai pendidikan Islam 
multikultural, dan terakhir kebiasaan atau istiqoamah. Thomas Lickona 
membagi tahapan internalisasi menjadi 3, yaitu moral knowing (penge-
tahuan moral), moral feeling (perasaan moral), dan moral acting (perilaku 
moral). Pada tahap moral feeling, individu memiliki nurani, percaya diri, 
empati, mencintai kebenaran, mampu mengontrol diri, dan rendah hati. 
Pada tahap moral acting, yaitu bagaimana individu di masyarakat memiliki 
kompetensi, keinginan untuk mengekspresikan dirinya, dan kebiasaan.35 

Penyadaran dan kesadaran individu masyarakat. Masyarakat menyadari 
ada sesuatu di luar kendali manusia yang menyelamatkan atau mengancam 
kehidupan manusia. Yang menyelamatkan berakibat pada kedamaian, 
kebahagiaan, keamanan hidup manusia sedang yang mengancam berakibat 
pada penderitaan, sakit, kematian, pertengkaran, kecelakaan, marabahaya. 
Individu masyarakat untuk menghindari ancaman dan mengharap kesela-
matan, salah satu media yang dapat dipakai adalah dengan mengadakan 
kenduri, terutama terkait dengan sikles kehidupan dan hal-hal yang terjadi 
di luar nalar. Pada tahap ini individu memiliki berada di tahap moral 
knowing (pengetahuan moral) menurut Thomas Lickona. Individu atau 

34	Peter L Berger, The Social Construction of Reality A Treatise in the Sociology of 
Knowledge..., hal 149-193

35	Thomas Lickona, Educating for Character How Our Schools Can Teach Respect and 
Responsibility (Random House Publishing Group;Bantam Books, 2009), hal 69; Maskuri 
Bakri and Dyah Werdiningsih, Membumikan Nilai Karakter Berbasis Pesantren, 2nd ed. 
(Jakarta: Nirmana Media, 2017), 11-12.



TRADISI KENDURI PERSPEKTIF PENDIDIKAN ISLAM MULTIKULTURAL ...

69Vol. 9, No. 1 Juli 2022 An-Nuha

kelompok masyarakat memiliki kesadaran moral, mengetahui nilai-nilai 
moral, mampu mengambil perspektif, memiliki alasan moral, memiliki 
keputusan moral, dan mengetahui tentang diri sendiri.

Kesadaran dan penyadaran masyarakat muncul dari transformasi 
pengetahuan (transformation of knowladge). Pengetahuan-pengetahuan 
tentang keselamatan, kebahagiaan, keamanan, kerukunan, bahaya, dan 
ancaman diberikan kepada masyarakat awam. Pengetahuan-pengetahuan 
tersebut diberikan oleh orang tua dan sesepuh desa, seperti kaum (tokoh 
agama di kampung), kiyai,  “orang pintar (ahli spiritual)”, orang tua yang 
memiliki ilmu titen, dukun istilah Clifford Geertz.36 Proses take and give 
dapat dikatakan sebagai transformasi pengetahuan. Hal ini dapat dilakukan 
dengan cara memberi keteladanan, kebiasaan, nasehat atau ceramah.

Pengetahuan kenduri dan spirit pendidikan multikultural yang tersirat 
di dalamnya merupakan sesuatu yang harus dipraktekkan dan dialami, 
agar menjadi nyata dalam kehidupan sosial. Langkah selanjutnya memer-
lukan pengembangan keterampilan (development of skill). Pengembangan 
ketrampilan tentang tatacara melaksanakan kenduri. Setiap jenis kenduri 
memiliki tata cara masing-masing. Misalnya tatacara kenduri hari-hari 
besar keagamaan akan berbeda dengan tatacara kenduri kelahiran, perka-
winan, kematian, bersih desa, dan hari jadi, meskipun pada hakikatnya 
sama.  Setiap kenduri memiliki tujuan sama keselamatan, kedamaian, 
kebahagiaan hidup. Semua kenduri sudah pasti membutuhkan kehadiran 
seorang pemimpin, memerlukan sumber daya baik dari unsur manusia 
atau non-manusia (human element atau non human element),37 dan 
membutuhkan alam lingkungan yang nyaman, serta dialog dan koope-
ratif dengan pihak luar. Pengembangan ketrampilan diberikan kepada 
masyarakat awam oleh sesepuh agama (kiyai, kaum, dan lainnya) dengan 
cara memberikan contoh, ceramah, petua, atau nasehat. Oleh karena 
itu seorang sesepuh agama atau apalah sebutannya hendaknya memiliki 
kopetensi dalam memimpin sebuah ritus.38

36	Geertz, The Religion of Java..., hal 86.
37	Maskuri Bakri, Formulasi Dan Implementasi Kebijakan Pendidikan Islam Analisis Kritis 

Terhadap Proses Pembelajaran, ed. Anita Fauziah, II (Surabaya: Visipress Media, 2017), hal 
134-234.

38	David G Blumenkrantz and Marc B. Goldstein, “Practice Rites of Passage as a Framework 
for Community Interventions with Youth,” Global Journal of Community Psychology Practice 
1, no. 2 (2010): 41–50.



Lathifatul Izzah, Moh Ismail & Maskuri Bakri

70 Vol. 9, No. 1 Juli 2022An-Nuha

Setelah masyarakat diberikan penyadaran dan memiliki kesadaran 
melalui transformasi pengetahuan, ketrampilannya berkembang, maka 
langkah selanjutnya adalah pebiasaan. Misalnya dalam perayaan Waisak 
bagi agama Buddha, setiap Sebelum pelaksanaan Pujabakti Tri Suci Waisak 
umat Budha di Desa Jatimulyo, Girimulyo, Kulonprogo mengadakan 
ritual membersihkan wihara dan peralatan-peralatan yang ada di dalamnya. 
Mereka dibantu oleh umat lain termasuk Islam, Katholik, dan Protestan.39 
Bersamaan dengan itu para Bhiku Buddha melakukan puja bhakti dan 
umat Budddha melakukan pindapata. Pindapata merupakan persembahan 
yang diberikan umat Budhha pada Bhikkhu - Bhikkhuni, yakni dengan 
cara berjalan kaki dengan kepala tertunduk sambil membawa Patta atau 
Patra (mangkok makanan) untuk menerima dana makanan dari umat guna 
menunjang kehidupannya. Contoh lain ketika umat Islam mengadakan 
takbir keliling pada malam perayaan Idul Fitri dan Idul Adha, umat lain 
turut serta menjaga keamanannya, begitu juga ketikan diadakan sholat Id, 
umat lain yang menata sandal dan menunggu di luar, sehabis sholat Id, 
umat lain berjajar baris untuk berjabat tangan dan maaf-maafan. 

Proses penyadaran, transformasi pengetahuan, dan pengembangan 
ketrampilan tidak lah cukup, proses pembiasaan pun terjadi dalam tradisi 
kenduri. Pembiasaan menyelenggarakan tradisi kenduri yang sarat dengan 
pendidikan Islam multikultural secara turun-temurun diwariskan oleh 
orang tua dan nenek moyang. Hingga akhirnya kenduri menjadi sebuah 
kebiasaan atau kejekan (istiqamah) dan menjadi tradisi keagamaan 
yang masih eksis di tengah-tengah masyarakat hingga saat ini. Kenduri 
yang mengandung gagasan dan kebiasaan pendidikan Islam multikul-
tural  mewarnai tabiat manusia sebagai makhluk religius dan makhluk 
sosial. Akhirnya kebiasaan tersebut membentuk karakter individu. Lebih 
detailnya dapat diskemakan sebagai berikut:

39	 “Wawancara dengan Tokoh Agama Buddha Pedukuhan Gunung Kelir Jatimulyo Grimulyo, 
9 September” (Kulon Progo DIY, 2020).



TRADISI KENDURI PERSPEKTIF PENDIDIKAN ISLAM MULTIKULTURAL ...

71Vol. 9, No. 1 Juli 2022 An-Nuha

Gambar 2 Skema Proses Internalisasi Nilai-nilai Pendidikan Islam 
Multikultural

3.	 Implikasi Spirit Pendidikan Islam Multikultural dalam Kenduri
Kenduri yang sarat nilai-nilai pendidikan Islam multikultural berim-

plikasi pada kehidupan masyarakat. Masyarakat memiliki pengetahuan 
dan pemahaman tentang bagaimana menyeimbangkan kehidupan baik 
berhubungan dengan Tuhan, manusia, dan alam. Warga masyarakat masih 
menyelenggrakan kenduri Gumbregan. Istilah Gumbregan diambil dari nama 
wuku atau bagian dari suatu siklus dalam penanggalan Jawa. Menurut cerita 
kenduri Gumbergan berhubungan dengan kepercayaan masyarakat zaman 
dulu pada keselamatan hewan peliharaannya dan sebagai acara peringatan 
kemukjizatan Nabi Sulaman yang mampu merajai binatang ternak. Kenduri 
ini masih tetap berlangsung hingga saat ini. Masyarakat menyelenggarakan 
kenduri Gumbergan bertujuan untuk memohon keselamatan hewan ternak, 
terutama hewan ternak yang sering digunakan untuk membantu pengolahan 
pertaniannya. Ritual Gumbergan dilaksanakan pada tanggal 15 Syura. Warga 
masyarakat berkumpul di lapangan dusun Karanggede dengan membawa 
binatang ternaknya dan sesaji. 

Tidak hanya kenduri Gumbergan, warga masyarakat juga menyelengga-
rakan kenduri Dulkaidahan. Kenduri yang diselenggarakan sebagai wujud 
atau ungkapan rasa syukur para petani terhadap Tuhan Yang Maha Kuasa, 
atas pemberian atau limpahan rezeki-Nya. Selain rasa syukur, Dulkaidahan 
dilakukan untuk memohon kepada Tuhan Yang Maha Kuasa supaya selalu 



Lathifatul Izzah, Moh Ismail & Maskuri Bakri

72 Vol. 9, No. 1 Juli 2022An-Nuha

diberi perlindungan, kemudahan, dan keberhasilan dalam memenuhi 
kebutuhan hidup baik sandang maupun pangan. Istilah Dulkaidahan diambil 
dari nama bulan kalender Hijriayah, Dzulkaidah (bulan ke-11). Oleh sebab 
itu kenduri ini disebut Dulkaidahan. 

Kenduri Dulkaidahan ini diisi dengan bersih desa yang dilaksanakan 
secara turun-temurun. Kenduri Bersih desa Dulkaidahan dilaksankan pada 
pagi hari, sekitar jam 09.00 WIB. Biasanya dilaksanakan pada Jum’at minggu 
ke-3 bulan Dzukaidah. Warga masyarakat bersama-sama mempersiapkan 
sesaji dan pentas kesenian untuk kenduri bersih desa. Bersih desa Dukaidahan 
ini dilaksankan di pasar Pringtali dan makam pepunden Karo Sumberjo, 
Jatimulyo Girimulyo Kulonprogo. 

Rute dan rangkaian acara kenduri Dulkaidahan dimulai dari tempat 
wisata Kedung Banteng Pringtali menuju Pringlarangan yang dipimpin oleh 
sesepuh desa. Pertama-tama sesepuh desa melakukan ritual dan menabur 
bunga di dalam gepura Pringlarangan, berputar selama tiga kali, dan 
melakukan ritual tabur bunga di lokasi pepundhen. Kemudian warga masya-
rakat melakukan Kendari di masjid Nur Iman sebelah lokasi pepunden dan 
puncaknya diakhiri dengan pentas seni Jatilan dan pertunjukan wayang kulit, 
dan do’a bersama di komplek pepundhen Jaro

Kenduri Dulkaidahan secara tidak langsung melestarikan destinasi 
wisata, seni dan budaya. Destinasi wisata yang masih dikolah masyarakat 
dan bernilai ekonomi meliputi Goa Kiskendo, Grojogan Sewu (destinasi 
wisata air terjun di pedukuhan Beteng yang bersumber dari mata air atau 
goa Sumitro), wisata alam grojogan Setawing, wisata alam Watu Blencong, 
Grojogan Sigembor, Kembangsoka, Kedung Pedut, wisata gunung Lanang, 
Agrowisata salak Pondoh, wisatan pusat peternakan kambing Etawa di 
pedukuhan Sibolong, dan wisata Tracking pegunungan. Sedang seni budaya 
yang berkembang dan mengeringi kenduri berupa kesenian orkes melayu, 
band, Rebana, Karawitan, Ketoprak, wayang kulit, camprsari, tari-tarian, 
angguk putri, kuda lumping. Akibat banyaknya seni budaya yang berekem-
bang di desa satu budaya empat agama ini, kemudian desa ini dinobatkan 
sebagai desa Budaya pada tahun 2017. 

Internalisasi nilai-nilai penidikan Islam multikultural juga berdampak 
pada sosial keagamaan dan keyakinan masyarakat kepada Tuhan Yang Maha 
Esa dan kehidupan akhirat meningkat yang diekspresikan dalam kehidupan 
sehari-harinya. Masyarakat desa satu agama empat agama ini kompleks dan 



TRADISI KENDURI PERSPEKTIF PENDIDIKAN ISLAM MULTIKULTURAL ...

73Vol. 9, No. 1 Juli 2022 An-Nuha

heterogen, tetapi bisa hidup rukun dan harmonis. Sikap masyarakat juga 
cenderung ekspresif, agamis, dan terbuka. Antar umat beragama memiliki 
rasa kekeluargaan dan toleransi cukup tinggi, sehingga mereka kelihatan 
harmonis, begitu pula antar organisasi masyarakatnya, memiliki kerjasama 
yang tinggi pula. Berbekal toleransi, keharmonisan, kerjasama ini masing-
masing pemeluk agama dapat menjalankan ritual keagamaanya dengan 
tenang, misalnya mengadakan pengajian, yasinan, berjanji, kebaktian atau 
misa, bakti safari bagi umat Buddha. Akibatnya kualitas ketaqwaan masing-
masing pemeluk agama menjadi meningkat.

KESIMPULAN 
Tulisan ini memberikan kesimpulan bahwa spirit pendidikan Islam 

multikultural merupakan gagasan dan kebiasaan yang melahirkan berbagai 
jenis nilai dan proses internalisasi nilai-nilai pendidikan Islam multikul-
tural yang berimplikasi pada kehidupan sosial keagamaan. Sedang interna-
lisasi merupakan pemaknaan terhadap nilai-nilai ideal yang dilakukan oleh 
individu-individu sebagai realitas subjektif. Nilai-nilai ideal tersebut penulis 
sebut nilai-nilai pendidikan Islam multikultural. Dalam kenduri terdapat 
beraneka macam nilai pendidikan Islam multikultural yang dapat dikelom-
pokkan menjadi 3 jenis. Di antaranya adalah nilai ketuhanan, nilai religius, 
dan nilai sosial. 

Proses internalisasi nilai-nilai pendidikan Islam multikultural dalam 
kenduri dapat dilakukan sejak dari tahap persiapan, pelaksaan, dan penutup, 
serta di luar ketiga tahapan tersebut. Proses internaliasi nilai pendidikan Islam 
multikultural dapat dilakukan dengan penyadaran dan kesadaran, transfor-
masi pengetahuan, pengembangan ketrampilan, pembiasaan, penanaman 
nilai pendidikan Islam multikultural, dan terakhir kebiasaan atau istiqoamah.

Dalam proses internalisasi spirit pendidikan Islam Multikultural dalam 
kenduri tidak hanya membutuhkan unsur manusia (human element), tetapi 
diperlukan juga unsur non-manusia (non-human element), misalnya tujuan, 
metode, alam lingkungan yang nyaman, dialog dan kooperatif dengan pihak 
luar. Internalisasi spirit pendidikan Islam multikultural dalam Kenduri 
berimplikasi pada perkembangan seni dan budaya, sosial keagamaan, dan 
sosial ekonomi. 



Lathifatul Izzah, Moh Ismail & Maskuri Bakri

74 Vol. 9, No. 1 Juli 2022An-Nuha

DAFTAR PUSTAKA 

Anies, M Madchan. Tahlil Dan Kenduri: Santri Dan Kyai. Edited by 
Mahmud Djamaluddin. Yogyakarta: LKiS, 2009.

Assegaf, Abd. Rachman. Filsafat Pendidikan Islam Paradigma Baru Pendidikan 
Hadhari Berbasis Integratif-Interkonektif. 4th ed. Depok: PT Raja 
Grafindo Persada, 2017.

Blumenkrantz, David G, and Marc B. Goldstein. “Practice Rites of Passage 
as a Framework for Community Interventions with Youth.” Global 
Journal of Community Psychology Practice 1, no. 2 (2010): 41–50.

Donald Ary, Lucy Cheser Jacobs, Asghar Razavieh, Christine K. Sorensen. 
Introduction to Research in Education. Canada: Wadsworth, 2009.

Geertz, Clifford. The Religion of Java. London: The University of Chicago 
Press, 1976.

Hadi, Sutrisno. Metodologi Research. 15th ed. Yogyakarta: Yayasan penerbitan 
Fakultas psikologi U.G.M, 1984.

Hasan, Muhammad Tholhah. Pendidikan Multikultural Sebagai Opsi 
Penanggulangan Radikalisme. Malang: Lembaga Penerbitan 
Universitas Malang, 2016.

John W. Creswell, J. David Creswell. Research Design: Qualitative, 
Quantitative, and Mixed Methods Approaches. 5th ed. New Delhi: 
SAGE Publications, 2018.

Koentjaraningrat. Kebudayaan Jawa. 1st ed. Jakarta: PN Balai Pustaka, 1984.
———. Manusia Dan Kebudayaan Di Indonesia. 23rd ed. Jakarta: 

Djambatan, 2010.
Lathifatul Izzah. “Implementasi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

Dalam Keluarga Santri.” LITERASI (Jurnal Ilmu Pendidikan) 11, 
no. 2 (December 30, 2020): 104–12. https://ejournal.almaata.
ac.id/index.php/LITERASI/article/view/1441.

Lathifatul Izzah and Chahya Kusuma. Improvisasi Dialog Dan Aliansi 
Agama-Agama. Edited by Didik Komaidi. I. Yogyakarta: Elsapmi, 
2019. 9786025010859.

Lathifatul Izzah, Misyrah Ahmadi, Kurniati Kurniati. “The Map of The 
Religious Elite Conflict and Resolution Effort.” Dialogia: Jurnal 
Studi Islam Dan Sosial 19, no. No. 1 (2021): 236–68. https://
jurnal.iainponorogo.ac.id/index.php/dialogia/article/view/2761.



TRADISI KENDURI PERSPEKTIF PENDIDIKAN ISLAM MULTIKULTURAL ...

75Vol. 9, No. 1 Juli 2022 An-Nuha

Lickona, Thomas. Educating for Character How Our Schools Can Teach Respect 
and Responsibility. Random House Publishing Group;Bantam 
Books, 2009.

M. Djunaidi Ghony, Sri Wahyuni, Fauzan Almanshur. Analisis Dan 
Interpretasi Data Penelitian Kualitatif. Edited by Risa Trisnadewi. I. 
Bandung: PT Refika Aditama, 2020.

M. Djunaidi Ghony, Fauzan Almanshur. Metodologi Penelitian Kualitatif. 
Edited by Rina Tyas Sari. Jakarta: Ar-ruzz, 2012.

Maskuri Bakri, Formulasi Dan Implementasi Kebijakan Pendidikan Islam 
Analisis Kritis Terhadap Proses Pembelajaran. Edited by Anita 
Fauziah. II. Surabaya: Visipress Media, 2017.

Maskuri Bakri, and Dyah Werdiningsih. Membumikan Nilai Karakter 
Berbasis Pesantren. 2nd ed. Jakarta: Nirmana Media, 2017.

MH, Yana. Falsafah Dan Pandangan Hidup Orang Jawa. 1st ed. Yogyakarta: 
Absolut, 2010.

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. 38th ed. Bandung: PT 
Remaja Rosdakarya, 2018.

Ninian Smart. The World’s Religions. Edited by Andrew Shoolbred. 2nd 
ed. The Press Syndicate of The University of Cambridge, 1998. 
https://archive.org/details/worldsreligions00smar/page/n6/
mode/1up?view=theater.

Nur, Nurhasanah, and Muhammad Syahran Jailani. “Tradisi  Ritual Bepapai  
Suku Banjar:   Mandi Tolak Bala Calon Pengantin Suku Banjar  
Kuala-Tungkal  Provinsi Jambi, Indonesia.” Khazanah: Jurnal Studi 
Islam Dan Humaniora 18, no. 2 (December 31, 2020): 287–308. 
https://doi.org/10.18592/KHAZANAH.V18I2.3920.

Peter L Berger, Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality A 
Treatise in the Sociology of Knowledge. New Zealand: Penguin Books, 
1991.

Poth, John W. Creswell & Cheryl N. Qualitative Inquiry and Research Design: 
Choosing Among Five Approaches. Edited by Helen Salmon. 4th ed. 
New Delhi: SAGE Publications, 2018.

Progo, Koordinator Statistik Kecamatan Girimulyo Kabupaten Kulon. 
Kecamatan Girimulyo Dalam Angka: District in Figures. Edited by 
Koordinator Statistik Kecamatan Girimulyo Kabupaten Kulon 
Progo. 1st ed. Kulon Progo: CV. Mandiri Jaya-Wates, 2008.



Lathifatul Izzah, Moh Ismail & Maskuri Bakri

76 Vol. 9, No. 1 Juli 2022An-Nuha

“Rencana Pembangunan Jangka Menengah Desa Jatimulyo.” Kulon Progo, 
2019.

Spradley, James P. Ethnographic Interview. The SAGE Encyclopedia 
of Communication Research Methods, 2017. https://doi.
org/10.4135/9781483381411.n168.

———. Participant Observation. Harcourt Brace Jovanovich. Florida: 
Harcourt Brace Jovanovich, 1980. http://marefateadyan.nashriyat.
ir/node/150.

Sunendar, Dadang, and Dkk. “Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI).” 
Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, Kementerian 
Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, 2020. https://
kbbi.kemdikbud.go.id/entri.

Susanti, R D. “Tradisi Kenduri Dalam Masyarakat Jawa Pada Perayaan 
Hari Raya Galungan Di Desa Purwosari Kecamatan Tegaldlimo 
Kabupaten ….” Jurnal Penelitian Agama Hindu, no. 2 (2017): 
489–95. http://www.ejournal.ihdn.ac.id/index.php/JPAH/article/
view/286.

Wahyudi, Wahyudi. “Nilai Toleransi Beragama Dalam Tradisi Genduren 
Masyarakat Jawa Transmigran.” Jurnal Studi Agama Dan 
Masyarakat 15, no. 2 (2019): 133–39. https://doi.org/10.23971/
jsam.v15i2.1120.

Windyasari, S. “Pergeseran Nilai-Nilai Religius Kenduri Dalam Tradisi Jawa 
Oleh Masyarakat Perkotaan.” Candi 4, no. 3 (2012): 241534

“Interview Dengan Bapak Anom Sucondro, 9 Agustus.” 2019.
“Observasi, 9 Agustus.” Kulon Progo, 2019.
“Observasi 28 Februari.” Kulon Progo DIY, 2021.
“Observasi 9 September.” Kulonprogo, 2020.
“Wawancara Dengan Anom Sucondro, 10 Agustus.” Kulon Progo, 2019.
“Wawancara Dengan Bapak Sukarlan, 8 Februari.” Kulon Progo, 2021.
“Wawancara Dengan Kasi Kesra Bapak Sarija, 19 Juni.” 2021.
“Wawancara Dengan Kasi Kesra Jatimulyo Bapak Sarija, 28 Februari.” 2021.
“Wawancara Dengan Tokoh Agama Buddha Pedukuhan Gunung Kelir 

Jatimulyo Grimulyo, 9 September.” Kulon Progo DIY, 2020.


