
MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA: 
KAJIAN SOSIOLOGIS-HISTORIS

Hawwin Muzakki
Dosen IAIN Ponorogo

hawwin100@gmail.com

Abstract
Islam bring the message as a religion of “rohmatan lil 'alamin”. However, 
post-prophetic Islam turned into ideological extremism. The author will focus 
the discussion with the formulation of the problem: How does the process 
of changing Islam from rohmatan lil 'alamin become an ideology through 
sociological-historical analysis? How to restore Islam to be a rohmatan 
lil 'alamin for future Islamic development through sociological-historical 
analysis? The purpose of this discussion to trace the transformation of Islamic 
into ideology and explores Islam rahmatan lil alamin in Indonesia, for 
moderate vision of Islam Nusantara. The author will discuss using the theory 
of social construction (externalization, objectivity, internalization) by Peter 
L. Berger. The results revealed that, externally Islam brought by the Prophet 
Muhammad brought the teaching of rohmatan lil'alamin. The rohmatan 
lil 'alamin value is objectified by the Arabic characteristic of the ashobiyah. 
The ashobiyah nature of the Arab nation is internalized into society through 
ideological extremities. To restore Islam rohmatan lil 'alamin, the writer 
review Islam Nusantara. Islam is externalized in Indonesia through peaceful 
way. Islamic teachings finally objectified by the plural Indonesian society 
and influenced “Ethical Java”. Plural nature and maintain harmony in 
the ethics of Java is embedded character of moderation values ​​(Tawassuth, 
Tawâzun, I'tidâl, Tasâmuh). This research contributes, to the development 
of Nusantara Islam which is a model of Islam that is not only centered on 
Arabia and realize Islam that preach rahmatan lil 'alamin.



Hawwin Muzakki

216 Vol. 6, No. 2, Desember 2019An-Nuha

Keywords: Islam Nusantara, Externalization, Objectivity and 
Internalization

A.	 PENDAHULUAN
Islam menyebar luas di Arab setelah Nabi Muhammad diangkat menjadi 

Rasul di umur 40 tahun. Setelah kurang lebih 12 Tahun Rasul berdakwah di 
Makkah dilaluinya dengan berbagai rintangan, mulai mengahadapi ejekan, 
cemoohan, percobaan pembunuhan, dikatakan tukang sihir dan masih banyak 
lagi yang lain akhirnya Rasul memutuskan untuk hijrah di kota Madinah. 
Disana beliau selama 10 Tahun berhasil menancapkan ajaran-ajaran inti Islam 
dengan sangat baik. Puncaknya pada masa fathul Makkah, Rasul berhasil  
menyatukan Makkah dan Madinah dalam agama Islam dengan jalan damai. 
Islam berasal dari kata salam yang artinya selamat, dengan kesan memberikan 
pesan damai kepada seluruh masyarakat di dunia. Satu lagi wajah Islam datang 
dengan membawa pesan sebagai agama yang rohmatan lil ‘alamin (rahmat bagi 
seluruh alam). 

Penyebaran agama Islam langsung meluas begitu cepat sampai ke penjuru 
dunia. Disebarkan secara bertahap oleh umat Nabi Muhammad mulai periode 
khulafaurrasyidin, munculnya beberapa dinasti Islam semisal Bani Umayyah, 
bani Abbasiyah, Dinasti Syafawi, Dinasti Mughol, Dinasti Turki Utsmani 
dan terus berkembang sampai masa ini. Penaklukan Islam di berbagai wilayah 
seperti di Afrika, Andalusia, India, Damaskus, dan Baghdad membuat ajaran 
Islam berinteraksi dengan peradaban lain yang sudah berkembang sebelumnya 
semisal peradaban Yunani, Persia, dan Eropa sehingga melahirkan ajaran-
ajaran Islam dengan berbagai coraknya.

Kondisi tersebut bagai dua mata pisau, Islam tidak hanya meluas wila-
yahnya, namun Islam juga berubah menjadi alat konflik di sela-sela kemajuan 
peradabannya. Misalnya banyaknya terjadi peperangan, perebutan kekua-
saan, pertumpahan darah di saat pergantian kepemimpinan, kudeta-kudeta 
militer, bahkan sampai kehancuran kota baghdad dan pengusiran muslim dari 
Andalusia, banyaknya aliran-aliran yang berkembang semisal syiah, khawarij, 
murjiah dan sebagainya. Islam pasca kenabian ini menjadi aliran-aliran yang 
diyakini oleh kelompok-kelompok Islam tertentu dan mempunyai inti ajaran 
yang berbeda-beda, sehingga wajah rahmatan yang ada pada masa kenabian 
berubah menjadi ekstrimitas-ekstrimitas konfik dengan corak yang bervariasi. 

Persoalan konflik tersebut masih terus merasuki Islam di era modern ini, 
tentunya dengan wajah yang baru. Perubahan dari rahmat menjadi alat konflik 



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

217Vol. 6, No. 2, Desember 2019 An-Nuha

yang bervariasi ini menyebar ke seluruh dunia dengan berbagai modus yang 
beragam pula. Misalnya Indonesia, wajah-wajah aliran-aliran ini hadir dalam 
bentuk Islam fundamentalis seperti Hibut Tahrir Indonesia, Jamaah Islam-
iyah, Jamaah Tabligh, Ikhwanul Muslimin dan seterusnya. Kaum intelektual 
Indonesia biasanya menyebutnya dengan aliran trans-nasionalis, aliran yang 
bukan berasal dari murni lokal Islam di Indonesia. Islam lokal yaitu Islam 
yang tumbuh dan berkembangnya menggunakan nalar lokal Indonesia dalam 
syariatnya, dalam memodifikasi ajaran Islam yang sumbernya dari Arab, bisa 
dicontohkan Nahdatul Ulama’ misalnya mendapat pengaruh dari budaya Jawa 
dan tradisi Hindu-Budha di Indonesia sehingga kemudian muncul tradisi 
slametan, tahlilan, kenduri dan seterusnya. Contoh kedua misalnya Muham-
madiyah dengan tokohnya KH. Ahmad Dahlan dengan ajaran purifikasinya 
yang ia peroleh dari Timur dengan perpaduannya dari pengaruh lokal Indo-
nesia, akhirnya ,menimbulkan gerakan dakwah dalam hal pendidikan mulai 
dari jenjang AUD sampai perguruan tinggi, mendirikan rumah sakit, mendi-
rikan panti asuhan serta menghilangkan bid’ah, khurafar dan tahayyul yang 
beredar di masyarakat Indonesia.

Islam Indonesia sendiri mendapat tantangan aliran atau pemahaman Islam 
dari daerah Timur yang sebetulnya secara substansi rawan konflik, kepentingan 
dan juga ideologi tertentu. Selain itu, Islam Indonesia mendapat tantangan lain 
dari Barat juga membentuk wajah baru dunia Islam menjadi lebih liberal dan 
radikal, dengan munculnya pemikiran modern khas-khas kajian orientalis. 
Orientalisme terhadap dunia Islam mengubah wajah Islam di Indonesia dengan 
predikat Islam “bebas”, berfikiran nyeleneh dan dikhawatirkan merusak aqidah 
Islamiyah orang Indonesia.

Aspek yang menjadi kegelisahan akademik penulis adalah, mengapa 
Islam yang awalnya rahmatan menjadi bentuk aliran-aliran, yang justru jauh 
dari rahmatan itu sendiri? Ada aspek yang tetap dan ada aspek yang berubah 
dalam penyebaran agama Islam? Untuk itu penulis akan memfokuskan peneli-
tian ini pada penggunaan kolaborasi teori sosiologis-historis. Teori konstruksi 
sosial Peter L. Berger, secara sosiologis untuk melihat tahapan-tahapan peru-
bahan Islam (proses internalisasi) yang rahmat menjadi Islam yang “marah”. 
Sedangkan, dalam membahas perkembangan Islam penulis menggunakan 
kajian historis untuk melihat perkembangan Islam dari masa ke masa, dari Arab 
ke Indonesia, dari teks ke konteks, dan untuk melihat yang tetap dan berubah. 

Sebagai fokus kajian dalam makalah ini, dengan sub rumusan masalah: 
Pertama, bagaimana perubahan wajah Islam dari wajah rahmatan menjadi 



Hawwin Muzakki

218 Vol. 6, No. 2, Desember 2019An-Nuha

ideologi konflik, melalui kajian analisis sosiologis-historis? Kedua, bagaimana 
mengembalikan Islam menjadi rahmatan untuk pengembangan Islam masa 
depan di Nusantara, melalui kajian analisis sosiologis-historis? Tujuan dari 
rumusan masalah yang pertama adalah menelusuri perubahan agama Islam 
yang rahmatan menjadi agama yang “marah”. Tujuan dari pembahasan sub 
rumusan masalah yang kedua adalah mengeksplorasi Islam yang rahmatan lil 
alamin untuk visi moderat Islam nusantara.

Untuk membahas dari rumusan masalah di atas, penulis akan membahas 
dengan pendekatan sosiologis-historis, memanfaatkan berfikir sejarah secara 
kronologis berdasarkan urutan waktu, serta menggunakan tokoh sosiologi 
Peter L. Berger dengan teori konstruksi sosial. Teori ini dianalisis lebih jauh 
dengan argumen Ibn Kholdun dengan teori Ashobiyah untuk menggali 
awal sejarah arab pasca kenabian yang mengubah wajah Islam yang rahmatan 
lil’alamin menjadi wajah “marah”. Kemudian menggali nilai-nilai Islam Nusan-
tara melalui argumen etika jawa untuk mengembalikan Islam menjadi agama 
yang rohmatan lil’alamiin, untuk mencari sesuatu yang tetap dan sesuatu yang 
berubah dalam Islam. 

B.	 METODE
1.	 Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger

Turunnya agama bersama dengan ajaran dan dogma di dalamnya, tidak 
sepenuhnya hanya merupakan aturan yang melangit, wahyu dan serba atas. 
Karena faktanya, seiring dengan perubahan kebudayaan, agama pun juga 
mengalami proses transformasi. Sebuah proses yang memungkinkan agama 
bisa berubah wujud menjadi radikal, moderat maupun ekstrimis. Kenyataan 
ini membuka kesadaran bahwa agama tidak cukup bila hanya dikaji dari satu 
sudut pandang ilmu, karena pada kenyataannya agama menampakkan dirinya 
juga sebagai suatu entitas yang tidak dapat dipisahkan dari keberadaan manusia 
sebagai mahluk yang beriman atau yang memberikan jawaban atau tanggapan 
terhadap Allah yang mewahyukan dirinya. Artinya dalam satu sisi, agama bisa 
juga dikaji dari aspek sosiologis dalam rangka melibatkan ilmu-ilmu lain dalam 
mempelajari sebuah ajaran agama.1

Pandangan Berger tersebut, memberikan pengertian bahwa konstruksi 
sekelompok masyarakat terhadap ajaran agama, mampu mengubah wajah baru 

1	 Rudy Harold, “Agama dan Pembentukan Realitas dalam Pandangan Peter Ludwig Berger,” 
Cakrawala 5, no. 1 (2016): 143.



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

219Vol. 6, No. 2, Desember 2019 An-Nuha

tentang aliran keagamaan, termasuk agama Islam. Islam hadir di Arab bukan 
ahistoris, bahkan ajaran-ajaran Islam banyak yang masih mempertahankan 
tradisi masyarakat Arab sekitar. Artinya, Nabi Muhammad tidak seluruhnya 
membawa ajaran baru yang menghilangkan tradisi sekitar. Tradisi yang baik 
diambil dan direkonstruksi, sedangkan tradisi yang buruk di ganti dengan 
ajaran yang lebih baik (dekonstruksi). 

Menurut Berger dan Luckmann, terdapat dua obyek pokok realitas yang 
berkenaan dengan pengetahuan, yakni realitas subyektif dan realitas obyektif. 
Realitas subyektif berupa pengetahuan masing-masing individu. Disamping 
itu, realitas subyektif merupakan konstruksi definisi realitas yang dimiliki 
individu dan dikonstruksi melalui peoses internalisasi. Realitas subyektif 
yang dimiliki masing-masing individu merupakan basis untuk melibatkan 
diri dalam proses eksternalisasi, atau proses interaksi sosial dengan individu 
lain dalam sebuah struktur sosial. Melalui proses eksternalisasi itulah individu 
secara kolektif berkemampuan melakukan obyektivikasi dan memunculkan 
sebuah konstruksi realitas obyektif yang baru.2 

Berger dan Luckmann mengatakan institusi masyarakat tercipta dan 
dipertahankan atau diubah melalui tindakan dan interaksi manusia. meskipun 
institusi sosial dan masyarakat terlihat nyata secara obyektif, namun pada 
kenyataan semuanya dibangun dalam definisi subjektif melalui proses inter-
aksi. Obyektivitas baru bisa terjadi melalui penegasan berulang-ulang yang 
diberikan oleh orang lain yang memiliki definisi subyektif yang sama. Pada 
tingkat generalitas yang paling tinggi, manusia menciptakan dunia dalam 
makna simbolis yang universal, yaitu pandangan hidupnya yang menyeluruh, 
yang memberi legitimasi dan mengatur bentuk-bentuk sosial serta memberi 
makna pada berbagai bidang kehidupan. Pendek kata, Berger dan Luckmann 
mengatakan terjadi dialektika antara individu menciptakan masyarakat dan 
masyarakat menciptakan individu. Proses dialektika ini terjadi melalui ekster-
nalisasi, objektivasi dan internalisasi.3 

Teori konstruksi sosial dalam gagasan Berger mengandaikan bahwa 
agama sebagai bagian dari kebudayaan, merupakan konstruksi manusia, 
artinya terdapat proses dialektika ketika melihat hubungan masyarakat dengan  
agama, bahwa agama merupakan entitas yang objektif karena berada diluar 

2	 Margaret M.Poloma, Sosiologi kontemporer ( Jakarta: Rajawali Press, 1984), 301.
3	 Burhan Bungin, Konstruksi Sosial Media Massa: Kekuatan Pengaruh Media Massa, Iklan 

Televisi dan Keputusan Konsumen serta Kritik Terhadap Peter L. Berger & Thomas Luckmann 
( Jakarta: Kencana, 2010), 14–15.



Hawwin Muzakki

220 Vol. 6, No. 2, Desember 2019An-Nuha

diri manusia. dengan demikian agama, agama mengalami proses objektivasi, 
seperti ketika agama berada didalam teks atau menjadi tata nilai, norma, aturan 
dan sebagainya. Teks atau norma tersebut kemudian mengalami proses inter-
nalisasi kedalam diri individu, sebab agama telah diinterpretasikan oleh masya-
rakat untuk menjadi pedomannya. Agama juga mengalami proses eksternali-
sasi karena ia menjadi acuan norma dan tata nilai yang berfungsi menuntun 
dan mengontrol tindakan masyarakat.4 

Ketika msyarakat dipandang sebagai sebuah kenyataan ganda, objektif 
dan subjektif maka ia berproses melalui tiga momen dialektis, yakni eksterna-
lisasi, objektivasi, dan internalisasi. Dengan demikian, bisa dipahami bahwa 
realitas sosial dalam hal ini nantinya internalisasi ajaran agama Islam, meru-
pakan hasil dari sebuah konstruksi sosial karena diciptakan oleh manusia itu 
sendiri.  Masyarakat yang hidup dalam konteks sosial tertentu, melakukan 
proses interaksi secara simultan dengan lingkungannya. Dengan proses inter-
aksi, masyarakat memiliki dimensi kenyataan sosial ganda yang bisa saling 
membangun, namun sebaliknya juga bisa saling meruntuhkan. Masyarakat 
hidup dalam dimensi-dimensi dan realitas objektif yang dikonstruksi melalui 
momen eksternalisasi dan objektivasi, dan dimensi subjektif yang dibangun 
melalui momen internalisasi. Momen eksternalisasi, objektivasi, dan interna-
lisasi tersebut akan selalu berproses secara dialektis. Proses dialektika ketiga 
momen tersebut, dalam konteks ini dapat dipahami sebagai berikut:5

a.	 Eksternalisasi yaitu proses yang diartikan sebagai suatu proses pencu-
rahan kedirian manusia secara terus menerus kedalam dunia, baik dalam 
aktivitas fisik maupun mentalnya. Termasuk penyesuaian diri dengan 
produk-produk sosial yang telah dikenalkan kepadanya. Produk sosial itu 
sendiri adalah segala sesuatu yang merupakan hasil sosialisasi dan inter-
aksi didalam masyarakat.6 Eksternalisasi merupakan proses pengeluaran 
gagasan dari dunia ide ke dunia nyata. Dalam momen eksternalisasi, 
realitas sosial ditarik keluar individu. Didalam momen ini, realitas sosial 
berupa proses adaptasi dengan teks-teks suci, kesepakatan ulama, hukum, 
norma, nilai dan sebagainya yang hal itu berada diluar diri manusia. 

4	 Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, Tafsir Sosial Atas Kenyataan: Sebuah Risalah Tentang 
Sosiologi Pengetahuan ( Jakarta: LP3ES, 1990), 33.

5	 Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, Tafsir Sosial Atas Kenyataan: Sebuah Risalah Tentang 
Sosiologi Pengetahuan, 33–34.

6	 Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, 34.



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

221Vol. 6, No. 2, Desember 2019 An-Nuha

sehingga dalam proses konstruksi sosial melibatkan momen adaptasi diri 
atau diadaptasikan antara teks tersebut.7

b.	 Objektivitas. Transformasi produk-produk ini kedalam suatu dunia tidak 
saja berasal dari manusia, tetapi yang kemudian menghadapi manusia 
sebagai suatu faktasitas diluar dirinya, adalah diletakkan dalam konsep 
obyektivitas. Dunia yang diproduksi manusia yang berada diluar sana 
memiliki sifat realitas yang obyektif. 8 Proses objektivasi merupakan 
momen interaksi antara dua realitas yang terpisahkan satu sama lain, 
manusia disatu sisi dan realitas sosiokultural disisi lain. kedua entitas yang 
seolah terpisah ini kemudian membentuk jaringan interaksi intersubyektif. 
Momen ini merupakan hasil dari kenyataan eksternalisasi yang kemudian 
mengejawantah sebagai suatu kenyataan objektif yang sui generis, unik. 
Pada momen ini juga ada proses pembedaan antara dua realitas sosial, 
yaitu realitas diri individu dan realitas sosial lain yang berada diluarnya, 
sehingga realitas sosial itu menjadi sesuatu yang objektif.9

c.	 Internalisasi adalah individu-individu sebagai kenyataan subyektif menaf-
sirkan realitas obyektif. Atau peresapan kembali realitas oleh manusia, dan 
mentransformasikannya sekali lagi dari struktur-struktur dunia obyektif 
kedalam struktur-struktur dunia subyektif.10 Pada momen ini, individu 
akan menyerap segala hal yang bersifat obyektif dan kemudian akan dire-
alisasikan secara subyektif. Internalisasi ini berlangsung seumur hidup 
seorang individu dengan melakukan sosialisasi. Pada proses internalisasi, 
setiap indvidu berbeda-beda dalam dimensi penyerapan. Ada yang lebih 
menyerap aspek ekstern, ada juga juga yang lebih menyerapb agian intern. 
Selain itu, proses internalisasi dapat diperoleh individu melalui proses sosi-
alisasi primer dan sekunder. Adapun fase terakhir dari proses internalisasi 
ini adalah terbentuknya identitas. Identitas dianggap sebagai unsur kunci 
dari kenyataan subyektif, yang juga berhubungan secara dialektis dengan 
masyarakat. Identitas dibentuk oleh proses-proses sosial. Begitu memper-
oleh wujudnya, ia dipelihara, dimodifikasi, atau malahan dibentuk ulang 
oleh hubungan-hubungan sosial.11

7	 Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, 34.  
8	 Peter L Berger, Langit Suci: Agama Sebagai Realitas Sosial ( Jakarta: LP3ES, 1991), 11–14.
9	 Nur Syam, Islam Pesisir (Yogyakarta: LKiS Pelangi Aksara, 2005), 44.
10	 Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, Tafsir Sosial Atas Kenyataan: Sebuah Risalah Tentang 

Sosiologi Pengetahuan, 188.
11	 Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, 248.



Hawwin Muzakki

222 Vol. 6, No. 2, Desember 2019An-Nuha

2.	 Kajian Sosiologis-Historis Ibn Kholdun
Penelitian ini akan mengkaji sejarah secara kronologis mulai dari Arab pra-

Islam sampai era modern ini. Karena keterbatasan ruang lingkup, maka akan 
diambil poin-poin penting terhadap sumber-sumber sejarah yang mendukung 
terhadap hasil penelitian Secara epistemologi, kronologi berasal dari bahasa 
Yunani, khronos yaitu waktu dan logos yang artinya ilmu. Kronologis yaitu ilmu 
yang mempelajari peristiwa-peristiwa sejarah sesuai urutan waktu terjadinya, 
secara time line dari awal hingga akhir. Untuk menggambarkan urutan peris-
tiwa secara runtut, mulai dari tahun yang termuda sampai tahun yang tua. Ini 
adalah hal yang umumya dipakai oleh para peneliti sejarah, agar memperoleh 
gambaran atau kondisi masa lalu secar komprehensif dan utuh.

Awal mula kajian sosio-historis dalam dunia modern digagas oleh sosi-
ologiwan Amerika Serikat Imanuel Wallerstein yang mencoba memperluas 
penyelidikannya hingga jauh ke masa silam, khususnya tentang Ekonomi 
Dunia Kapitalis. Terdapat tiga tokoh besar ahli sosiologi yang juga sangat 
konsep terhadap sejarah, seperti :Pareto, Durkheim, dan Weber. Buku Vilfredo 
Pareto, Treatise on General Sociology (1916) banyak berbicara tentang sejarah 
Athena, Sparta, dan Romawi klasik dengan mengambil contoh-contoh sejarah 
Itali Abad Pertengahan. 

Emile Durkheim, yang dikenal sebagai tokoh Sosiologi sebagai ilmu 
dengan teorinya“social fact”, yang berusaha memisahkan Sosiologi dari hege-
moni Filsafat, dan Psikologi. Dia merasa perlu belajar sejarah kepada Fustel de 
Coulanges. Bahkan salah satu bukunya itu dipersembahkan untuk Coulanges, 
serta dia juga menulis monograf sejarah pendidikan Prancis. Kemudian Max 
Weber sosiolog yang memiliki wawasan luas tentang sejarah, ia sebelum mela-
kukan studi untuk bukunya The Protestan Ethic and the Spirit of Capitalism 
(1904-1905), sebelumnya ia telah menulis tentang Perniagaan Abad Perte-
ngahan serta Sejarah Pertanian zaman Romawi kuno. 

Perubahan paradigma ini beranggapan bahwa dapat diingkari tanpa 
bantuan kerangka konseptual dari ilmu-ilmu sosial, gejala politik, ekonomi, 
psikologi, budaya, geografi, sukar dianalisis dan dipahami proses-prosesnya. 
Kombinasi antar pelbagai perspektif akan mampu mengekstrapolasikan 
interdependensi antara pelbagai aspek kehidupan yang lebih lanjut kajian ini 
dikenal sebagai kajian interdisipliner. Dalam hal ini sejarawan tidak langsung 
berurusan dengan kausalitas, akan tetapi lebih banyak dengan kondisi-kondisi 



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

223Vol. 6, No. 2, Desember 2019 An-Nuha

dalam pelbagai dimensinya.12

Ketika kebanyakan sejarawan memikirkan sejarah menurut kehendak 
Tuhan, Ibn Khaldun, intelektual asal Arab, berusaha mengenali faktor-faktor 
penyebab dalam proses sejarah. Ibn Khaldun (1332-1406) lahir di Tunis, ketu-
runan bangsawan yang memang banyak melahirkan sarjana dan tokoh politik 
ternama. Ibn Khaldun sendiri menghabiskan sebagian besar masa hidupnya 
dalam kegiatan politik. Karena itu ia mampu meneliti kekacauan politik di 
Afrika Barat Laut yang mulai menyusut. Ibn Khaldun dalam hidupnya sedang 
berhadapan perpecahan duania Islam, dan ia memutuskan untuk menerangkan 
sebab-sebabnya. 

Penjelasan sejarah atau pola perubahan sosial ini terkandung dalam 
karyanya Muqaddimah, suatu bab pendahuluan dari karya sejarahnya yang 
terkenal itu. Karangannya itu diberi judul “Buku Pelajaran dan Arsip Sejarah 
Kuno dan Tahap-tahapnya”. Karya ini menerangkan peristiwa politik dunia 
Arab, Non-Arab, Barbar dan Penguasa Tertinggi yang sezaman dengannya. 
Muqaddimah Ibn Khaldun meneliti berbagai faktor yang terlihat dalam peru-
bahan sosial. Ibn Khaldun melihat ada pengaruh lingkungan fisik terhadap 
manusia, bentuk-bentuk organisasi sosial primitif dan modern, hubungan 
antar-kelompok, dan berbagai fenomena kultural (kesenian, kerajinan, ilmu 
pengetahuan dsb). Dengan kata lain, ia tidak hanya membuat suatu kemajuan 
yang berani dalam mencoba memastikan faktor-faktor penyebab perubahan: 
tetapi ia juga mengakui ada faktor lain penyebab perubahan.  Ibn Khaldun 
memperkenalkan dan menggunakan 6 prinsip yang menjadi landasan sosio-
logi, yaitu: 

a.	 Fenomena sosial mengukuti pola-pola yang sah menurut hukum. 
b.	 Hukum-hukum proses sosial harus ditemukan melalui pengumpulan 

banyak data dan dengan mengamati hubungan antara berbagi vari-
abel. 

c.	 Hukum-hukum perubahan itu berlaku pada tingkat kehidupan 
masyarakat (bukan pada tingkat individual). 

d.	 Masyarakat ditandai oleh perubahan. 
e.	 Hukum-hukum yang berlaku terhadap perubahan itu bersifat sosio-

logis, bukan bersifat biologis atau bersifat alamiah.
f.	 Hukum-hukum sosial yang serupa, berlaku dalam berbagai masya-

rakat yang serupa strukturnya. 

12	 Dwi Susanto, “Pengantar Ilmu Sejarah,” Surabaya: UIN Sunan Ampel Surabaya, 2014, 127–
29.



Hawwin Muzakki

224 Vol. 6, No. 2, Desember 2019An-Nuha

Ibn Khaldun kemudian membangun teorinya atas premis yang menya-
takan bahwa manusia adalah makhluk sosial. “Organisasi sosial manusia 
adalah penting”. Ini diungkapkannya secara filosofis bahwa pada hakekatnya 
manusia adalah makhluk politik. Teori itu mencoba menerangkan kesuksesan 
orang Badui merobohkan sejumlah peradaban di Afrika. Ibn Kholdun mene-
mukan satu kata kunci, yang ia sebut Ashobiyah atau solidaritas.

Ashobiyah adalah aspek penting kehidupan Badui dalam teori Khaldun. 
Kemampuan manusia yang memiliki ashobiyah yang tinggi ini besar kemung-
kinan akan menaklukan kesatuan lain yang kurang memilikinya. Ikatan keke-
luargaan dalam suku Badui menciptakan ashobiyah. Diantara pemikiran 
mendalam dari karyanya adalah sebagi berikut : 1. Metode historis mena-
warkan pendekatan terbaik untuk memahami perubahan sosial; 2. Faktor 
yang menyebabkan perubahan sosial banyak dan beraneka macam; 3. Bentuk-
bentuk organisasi sosial yang berbeda, mmenciptakan tipe kepribadian yang 
berbeda pula. 4. Konflik adalah mekanisme mendasar dari perubahan. 5. Peru-
bahan cendrung merembes, terjadi di semua institusi sosial.13

C.	 PEMBAHASAN
1.	 Islam Masa Nabi, Kajian Eksternalisasi

Misi utama ajaran Islam adalah membebaskan manusia dari berbagai 
bentuk anarki dan ketidakadilan. Rahmat dalam Islam dalam artian menen-
tang segala hal yang tidak sesuai dengan sifat-sifat kemanusiaan (humanisme). 
Kita lihat problem-problem ketidakadilan masyarakat Arab pra Islam yang 
disebut sebagai zaman Jahiliyah. Ketidakadilan itu berwujud perbudakan, 
eksploitasi wanita, wanita yang tidak mendapatkan harta waris, penguburan 
hidup-hidup bayi, menggunakan hukum rimba dan sebagainya. Lalu Islam 
datang dan mengubah ketidakadilan semua itu, ada yang sifatnya dekonstruksi 
dan ada yang hanya rekonstruksi, dengan prinsip “al-Muhafadhotu 'ala qadimi 
al-Shalih wa al-Akhdzu bi al-Jadid al-Ashlah” (memelihara tradisi Arab Pra 
Islam yang baik dan mengambil tradisi baru berupa ajaran Islam yang lebih 
baik). 

Nilai-nilai baik yang beredar dalam Arab Pra Islam semisal setia kawan, 
dermawan, patriotisme tetap dipertahankan setelah masuknya Islam (rekon-
struksi) dan ditambah nilai-nilai baru dari Islam seperti kesetaraan gender dan 
penghargaan HAM mengganti kebiasaan-kebiasaan Arab tentang ekslpoi-

13	 Gideon Repi, “Teori-Teori Sosiohistoris,” https://www.slideshare.net/gideonrepi/teoriteori.



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

225Vol. 6, No. 2, Desember 2019 An-Nuha

tasi wanita dan perbudakan (dekonstruksi).14 Nilai-nilai rahmat dalam Islam 
tersebut dapat kita gali dari Islam masa Rasulullah. Misalnya dalam piagam 
madinah Rasul mengajarkan nilai-nilai kemanusiaan, persatuan, keadilan, 
kedamaian, kebebasan memeluk agama, persaudaraan antar agama, toleransi, 
keadilan, tidak membeda-bedakan (diskriminasi) dan menghargai kemaje-
mukan. Term-term tersebut banyak ditemukan juga dalam nash Al-Qur’an 
dan Hadist.

Islam Rahmatan lil’alamin juga bisa kita lihat di Madinah. Madinah atau 
dahulunya bernama Yastrib merupakan kota yang mempunyai tradisi yang 
berbeda dengan Makkah. Pluralitas dan keberagaman lebih kompleks di Yastrib 
daripada di Makkah. Rasul bersama masyarakat Yastrib membuat nota kesepa-
katan (perjanjian) untuk hidup bersama dengan komunitas lain yang berbeda, 
sebagai sebuah masyarakat pluralistik yang mendiami wilayah yang sama, 
melalui Piagam Madinah atau yang dikenal Saqifah Yastrib. Dengan dasar ini, 
negara dan masyarakat Madinah yang dibangun oleh Nabi Muhammad meru-
pakan negara dan masyarakat yang kuat. Peristiwa hijrah telah menciptakan 
keberagaman penduduk Madinah. Penduduk Madinah tidak terdiri dari suku 
Aus, Khazraj, dan Yahudi, tetapi Muhajirin Quraisy dan suku-suku Arab lain 
yang datang dan hidup bersama mereka di Madinah. Nabi menghadapi realitas 
pluralitas, karena struktur masyarakat Madinah yang baru dibangun terdapat 
beragam agama yaitu Islam, Yahudi, Kristen, Sabi'in dan Majusi, dan ada juga 
golongan yang tidak bertuhan (atheis) dan bertuhan banyak (polytheists). 
Struktur masyarakat yang pluralistik ini dibangun oleh Nabi melalui kesepa-
katan bersama antar suku dan komunitas lain yang disebut Saqifah Yastrib.

Dalam Saqifah Yastrib ini Nabi Muhammad bersama masyarakat 
Madinah membangun secara bersama wawasan kebebasan, dibidang ekonomi, 
agama, serta tanggung jawab sosial dan politik hidupp berdampingan secara 
aman dan damai. Dalam Piagam tersebut juga menempatkan hak-hak indi-
vidu yaitu kebebasan memeluk agama, persatuan dan kesatuan, persaudaraan 
(al-ukhuwwah) antar agama, perdamaian dan kedamaian, toleransi, keadilan 
(al-'adalah), tidak membeda-bedakan (diskriminasi) dan menghargai kemaje-

14	 Muhammad Harfin Zuhdi, “VISI ISLAM RAHMATAN LIL ‘ALAMIN,” AKADEMIKA: 
Jurnal Pemikiran Islam 16, no. 2 (2011): 1. Lihat juga Khoirunnisaa Khoirunnisaa, 
“Pendidikan Agama Sebagai Komponen Dasar Dalam Pembentukan Manusia Yang 
Berkualitas,” An-Nuha : Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, Budaya dan Sosial 4, no. 1 (14 Juli 
2017): 93–104. https://ejournal.staimadiun.ac.id/index.php/annuha/article/view/168/0 



Hawwin Muzakki

226 Vol. 6, No. 2, Desember 2019An-Nuha

mukan".15

Institusi "Saqifah Yastrib" yang berjumlah 47 pasal itu16, secara formal 
mengatur hubungan sosial antara komponen masyarakat, yaitu: Pertama, 
antara sesama muslim, walau berbeda suku, namun satu ummat (ummatan 
wahidah) Kedua, hubungan antara komunitas muslim dengan non muslim 
didasarkan pada prinsip berkehidupan yang baik, saling membantu ketika 
diserang musuh, membela yang teraniaya, saling menasihati dan menghormati 
kebebasan beragama. Secara umum, banyak nilai-nilai soaial lain yang terkan-
dung dalam Saqifah Yastrib.

Dari Saqifah Yastrib ini, setidaknya ada dua nilai dasar yang tertuang 
sebagai dasar atau fundamental dalam mendirikan dan membangun negara 
Madinah, yaitu: Pertama, prinsip kesederajatan dan keadilan (almusawwah 
wal-'adalah). Kedua, inklusivisme atau keterbukaan. Kedua prinsip ini, dita-
namkan dalam bentuk beberapa nilai humanis-universal lainnya, seperti: 
konsistensi (i'tidal), seimbang (tawazun), moderat (tawasut) dan toleransi 
(tasamuh). Kesemuanya menjadi landasan ideal sekaligus operasional dalam 
menjalin hubungan sosial kemasyarakatan yang mencakup semua aspek kehi-
dupan, baik politik, ekonomi, maupun hukum. 17

Wajah Islam yang rahmat inilah, yang dibentuk oleh Nabi Muhammad di 
Madinah kemudian bergeser di kemudian hari pasca meninggalnya Rasulullah. 
Peneliti menemukan sebuah lompatan atau patahan sejarah, jati diri Islam saat 
ini yang tidak sesuai dengan masa lalu. Kita akan melihat perubahan wajah 
Islam yang rahmat ini menjadi wajah konflik yang ekstrim, melalui uaraiab-
uraian pembahasan selanjutnya.

2.	 Islam Pasca Nabi, Objektivitas dan Ashobiyah Bangsa Arab
Pasca meninggalnya Nabi Muhammad saw, wajah Islam yang Rahmatan 

lil-‘alamin ter-objektif dan bertemu dengan bahan baku utama yaitu jati diri 
Bangsa Arab. Bangsa Arab yang punya ciri khas. pada masa lalunya sering 

15	 Masykuri Abdillah, “Gagasan dan Tradisi Bernegara dalam Islam: Sebuah Perspektif Sejarah 
dan Demokrasi Modern,” Tashwirul Afkar, no. 7 (2000): 97. dan J. Suyuthi Pulungan, 
Prinsip-prinsip pemerintahan dalam piagam Madinah ditinjau dari pandangan al-Qur’an 
(RajaGrafindo Persada, 1994), 68.

16	 Ahmad Sukardja, Piagam Madinah dan Undang-Undang Dasar 1945: kajian perbandingan 
tentang dasar hidup bersama dalam masyarakat yang majemuk (Penerbit Universitas 
Indonesia, 1995), 47–57. 

17	 Hawwin Muzakki dan Khoirul Mudawinun Nisa’, Sejarah Peradaban Islam Periode Klasik - 
Modern (Ponorogo: CV Nata Karya, 2017), 30–31. 



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

227Vol. 6, No. 2, Desember 2019 An-Nuha

hidup berpindah-pindah, dengan cuaca gurun yang panas dan terbatasnya 
sumber daya alam baik air maupun makanan yang lain. Jiwa-jiwa petarung, 
pemberani, serta sering mengunggulkan sukunya, watak itulah yang nantinya 
juga sangat berpengaruh besar terhadap pemahaman ajaran Islam di masya-
rakat seluruh dunia18 dan naik turunnya sebuah peradaban Islam. Ibn Kholdun 
menyebutnya dengan istilah ashobiyah (fanatik kesukuan). 

Kemunculan Islam berwajah ideologi, dimulai dari faktor politik yang 
terjadi pasca meninggalnya khalifah Utsman bin Affan yang mengakibatkan 
penolakan Mu’awiyah bin Abi Sofyan (Gubernur Damaskus masa itu) 
terhadap kekhalifahan yang baru yaitu Ali bin Abi Thalib. Gesekan kedua 
kubu tersebut memunculkan perang shiffin dengan masing-masing pendu-
kungnya yang berakhir dengan arbitrase atau tahkim. Pendukung Ali bin Abi 
Thalib terpecah menjadi dua kubu yaitu syiah (pendukung Ali) dan Khawarij 
(yang tidak mendukung Ali). Dari sanalah, persoalan ideologis yang pertama 
kali muncul dan ekstrimitas ideologi tersebut semakin berkembang pesat dan 
banyak jumlahnya, semisal syiah, asy’ariyah, mu’tazilah, Ikhwanul Muslimin, 
Jamaah Tabligh dan sebagainya. 19

Sosiolog Islam, Ibn Khaldun menganalisis adanya pengaruh ashobiyah 
terhadap banyaknya ideologi-ideologi yang menyebar saat ini. Hal tersebut 
penulis tunjukkan, agar pembaca mengetahui bagaimana proses pelembagaan 
Islam ideologis, yang berjalan bersama dengan ciri ashobiyah Bangsa Arab. 
Ibn Kholdun menyebutkan moral badui dan berperadaban, terbagi ke dalam 
dua macam; datang secara alami dan muncul dengan direkayasa. Menurutnya, 
masyarakat badui lebih memiliki sifat pemberani ketimbang kalangan masya-
rakat kota. Ibn Khaldun menganalisa juga tentang “pengaruh iklim terhadap 
moral manusia.” Wilayah yang diduduki oleh orang-orang dengan udara panas 
seperti Sudan dan negara Arab, biasanya mereka kurang berhati-hati dan 
banyak bergembira. Begitu juga dengan masyarakat yang berasal dari teluk. 
Sedangkan penduduk yang wilayahnya kering biasanya mereka mempunyai 
tabiat selalu merasakan kesedihan. Sebab utamanya, kemungkinan -masih 
menurut pandangannya- karena mereka tinggal di wilayah dan daerah yang 
iklimnya bisa mempengaruhi moral mereka.20

18 Arab juga punya “Nalar Arab” yang dikritik oleh Abid al-Jabiri karena kecenderungannya 
menggunakan nalar bayani (tekstualis) dengan ciri metode Qiyas.

19 W. Montgomery Watt, Pemikiran Teologi dan Filsafat Islam, ed. oleh Umar Basalim ( Jakarta: 
P3M, 1987), 6–7.

20 Abdurrahman Kasdi, “PEMIKIRAN IBNU KHALDUN DALAM PERSPEKTIF 



Hawwin Muzakki

228 Vol. 6, No. 2, Desember 2019An-Nuha

Arab Badui terbiasa mempertahankan diri dari musuh dan tantangan 
yang setiap saat menghantui. Begitu juga dengan alam yang tidak bersahabat. 
Mereka tidak pernah melepaskan senjatanya, karena setiap saat bahaya akan 
mengancam. Dengan pengalaman ini, bangsa Arab menurut Ibn Khaldun 
mampu merebut kekuasaan dari pihak lain dengan ‘ashabiyahnya. Kondisi 
di atas, menurut Ibn Khaldun semakin lama mengalami pergeseran, dengan 
bergantinya waktu. Struktur masyarakat Arab juga mengalami perubahan 
berdasarkan perubahan orientasi dan sosiologi. Perubahan yang terjadi dalam 
masyarakat, bukanlah merupakan pengaruh dari luar, melainkan merupakan 
reaksi yang timbul dalam intern masyarakat yang menjadi tabiatnya. 21 

Berbicara lebih lanjut mengenai ashobiyah atau watak peradaban bangsa 
Arab, fenomena yang muncul ketika masa menjelang kelahiran Rasulullah, 
disebut oleh Philip K. Hitti sebagai ayyam al-Arb (Hari-hari orang Arab). 
ayyam al-Arb merujuk pada pertarungan antar suku demi mempertahankan 
diri, hidup dan kehidupan sukunya, biasanya persoalan perebutan hewan 
ternak, padang rumput atau mata air. Pertikaian ini mengakibatkan seringnya 
terjadi peperangan, perampokan dan penyerangan. Meskipun orang Badui 
siap untuk berperang, namun tidak serta merta berani mati, bukan seperti 
yang sering kita dengar melalui buku sejarah orang Arab yang haus darah dan 
kejam. Jadi, ayyam al-Arb merupakan cara alami orang Badui untuk mengen-
dalikan populasi penduduk yang hidup dalm semi kelaparan, serta menjadikan 
peprangan sebagai jati diri serta watak sosial yang nnati juga berlanjut, atau 
melekat pasca meninggalnya Rasulullah SAW. 22

Kemampuan manusia yang memiliki ashobiyah yang tinggi ini besar 
kemungkinan akan menaklukan kesatuan lain yang kurang memilikinya. Ikatan 
kekeluargaan dalam suku Badui menciptakan ashobiyah. Karena dengan ikatan 
kekeluargaan, manusia memiliki dorongan alamiah untuk melindungi kerabat 
mereka diserang atau penindasan pihak lain. Agama penting, karena agama 
menekan sifat ganas orang Badui. Singkatnya karena agama, kelompok yang 
berorientasi kekeluargaan yang hidup dibawah kondisi lingkungan yang keras, 
menyebabkan orang Badui tampil seperti gerombolan Jenghis Khan, zalim, 
perkasa dan ingin serta mampu menghancurkan tiap musuhnya.

Ibn Kholdun semakin menguatkan argumen penulis bahwa Islam ideo-

SOSIOLOGI DAN FILSAFAT SEJARAH,” Fikrah 2, no. 1 (2014): 17.
21 Kasdi.
22 Philip K. Hitti, History of The Arabs, from the Earliest Times to the Present, trans. oleh R. Cecep 

Lukman Yasin dan Dedi Slamet Riyadi ( Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2010), 110.



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

229Vol. 6, No. 2, Desember 2019 An-Nuha

logis terobjektivitas dalam ashobiyah bangsa Arab yang nantinya tampak dari 
dinasti-dinasti yang muncul karena persamaan suku, semisal dinasti Umayyah, 
dinasti Abbasiyah, dinasti Fatimiyah sehingga memunculkan konflik ekstri-
mitas yang terlembaga dalam aliran seperti asy’ariyah, mu’tazilah, Ikhwanul 
Muslimin, Hizbut Tahrir, dan lainnya,

3.	 Islam Pasca Nabi, Kajian Internalisasi
Pasca kenabian, ideologi-ideologi ashobiyah yang menjadi ciri khas bangsa 

Arab, terinternalisasi dalam kelembagaan secara formal maupun non formal 
dan menjadi mainstream bagi tatanan baru bagi seluruh aspek dunia. Era 
modern ini, Islam ideologis sudah menjelma dalam berbagai bentuk dengan 
banyak varian dan macamnya. Hal ini mengingatkan kita pada hadist tentang 
terpecahnya umat Islam menjadi beberapa golongan. Berikut salah satu hadist 
yang memberitakan hal tersebut, yang diriwayatkan oleh Abu Dawud dalam 
kitab as-Sunnah, I-Bab Syarhus Sunnah no. 4596

Hadits Abu Hurairah Radhiyallahu ‘anhu

مَ: افِتْرَقََ اليْهَوُدُْ علَىَ  َّ يَرْةََ قاَلَ: قاَلَ رسَُولُْ ال���لهِ صَلىَّ اللهُّ علَيَهِْ وسََل عنَْ أَبيِْ هرُ

صَارىَ علَىَ إِحدْىَ أَوْ ثنِتْيَنِْ وسََبعْيِنَْ  َّ قتَِ الن َّ إِحدْىَ أَوْ ثنِتْيَنِْ وسََبعْيِنَْ فرِقْةًَ، وتَفَرَ

تيِْ علَىَ ثلَاثٍَ وسََبعْيِنَْ فرِقْةًَ. فرِقْةًَ وتَفَْترَقُِ أُمَّ

Dari Abu Hurairah Radhiyallahu ‘anhu, ia berkata: “Rasulullah Shal-
lallahu ‘alaihi wa sallam telah bersabda, ‘Kaum Yahudi telah terpecah 
menjadi tujuh puluh satu (71) golongan atau tujuh puluh dua (72) golon-
gan, dan kaum Nasrani telah terpecah menjadi tujuh puluh satu (71) atau 
tujuh puluh dua (72) golongan, dan ummatku akan terpecah menjadi tujuh 
puluh tiga (73) golongan. 

Islam pasca kenabian hadir dengan ideologi-ideologi yang terkurung 
dalam “penjara” kebenaran dalam struktur kelembagaan sebuah aliran. Lantas, 
tidak heran jika masing-masing aliran membenarkan golongannya sendiri 
dengan menyandarkan kepada alasan logis beserta dalilnya. Hal tersebut bera-
kibat buruk terhadap penyerangan aliran tertentu, yang berlainan dengannya, 
tentunya dengan argumen logis beserta dalilnya pula. Islam yang hadir di era 
pasca kenabian ini muncul dengan berbagai wajah dan simbol-simbol yang 
mengikat. Misalnya: Islam harus hadir dalam setiap tatanan pemerintahan, 
maka lahirlah konsep politik dalam Islam bahwa harus memakai sistem 



Hawwin Muzakki

230 Vol. 6, No. 2, Desember 2019An-Nuha

Khilafah, sedangkan pemerintahan yang demokrasi dianggap kafir dan juga 
sesat. Islam harus menegakan hukum sesuai syariah yang berlaku seperti 
potong tangan dan rajam, sedangkan penggunaan hukum positif dan penjara 
merupakan bid’ah dan tidak ada pada zaman rasul, dan sebagainya. 
 Berikut bagan mengenai kajian eksternalisasi, objektivasi dan
 internalisasi dalam perspekrif teori Peter L. Berger yang terjadi masa kenabian
dan pasca kenabian.

Gambar 1. Proses Konstruksi Sosial Masa Nabi-Pasca Nabi

4.	 Islam Nusantara
Ajaran Islam dalam kaca mata universal, Islam dikatakan agama yang 

sering konflik secara intern maupun ekstern, Islam dikatakan sebagai agama 
teroris yang sering membuat gaduh masyarakat dunia, Islam dikatakan agama 
yang tradisional dan tidak menerima modernitas, dan sebagainya. Kajian sosi-
ologis Peter L. Berger mengatakan bahwa ada pengaruh konstruksi masyarakat 
terhadap ajaran Islam. Islam menemukan solusi dari tuduhan-tuduhan negatif 
tersebut dari lokal. Islam lokal menjadi sebuah solusi jawaban mengenai perpe-
cahan di antara umat Islam. Islam lokal ditemui sebagai basis moderat, plural 
dan damai. Seperti Islam di Indonesia, dengan berbagai suku, ras, bangsa dan 
agama. 

Islam Indonesia (Islam Nusantara) menemukan harmoni dan kedamaian 
dalam kehidupannya. Setiap orang hidup berdampingan rukun, damai dalam 
menjalankan setiap aktivitas kemanusiaannya. Dalam hidup, masyarakat di 
Indonesia tidak lagi memikirkan agamanya apa? Sukunya mana? Atau dari 
golongan kaya maupun bukan? Semua bersatu padu dan bergotong royong 
untuk kemajuan negara Indonesia dengan semboyan Bhinneka Tunggal Ika 
(Berbeda-beda, tetapi tetap Satu Jua).

Islam Nusantara mempunyai ciri-ciri yang khas dan beda dengan Islam 



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

231Vol. 6, No. 2, Desember 2019 An-Nuha

transnasional. Ciri khas tersebut diambil dari tiga hal penting. Pertama, 
karakter bangsa yang salah satunya dipengaruhi oleh etika jawa. Kedua, 
masuknya Islam ke Indonesia melalui jalan damai, seperti yang telah dilakukan 
oleh wali songo diantaranya melalui kesenian maupun pernikahan. Ketiga, 
sejarah masa lampau tentang Indonesia antara agama Hindu dan Budha yang 
hidup saling berdampingan, berinteraksi dan berakulturasi. 

5.	 Islam Nusantara, Kajian Eksternalisasi
Dalam penyebaran Islam di Nusantara terdapat kesimpulan beberapa 

strategi yang dilakukan, sehingga Islam lebih mudah diterima dibandingkan 
dengan agama lain. Penyebaran Islam yang dilakuakn tersebut lewat jalan 
damai dan tanpa paksaan. Diantara strategi penyebaran islam tersebut adalah: 

Pertama, melalui jalur perdagangan. Para penyiar agama Islam menye-
barkan ajarannya melalui perdagangan dengan melakukan interaksi dari negeri 
seperti Persia, Arab, Anak Benua India, Melayu, dan Cina yang berlangsung 
lama, membuat komunitas Islam semakin berwibawa, dan pada akhirnya 
membentuk masyarakat muslim. 

Kedua, melalui jalur dakwah bi al-hāl yang dilakukan oleh para muballigh 
yang merangkap tugas menjadi pedagang. Proses dakwah tersebut pada 
mulanya dilakukan secara individual. Mereka melaksanakan kewajiban-kewa-
jiban syari’at Islam dengan memperhatikan kebersihan, dan dalam pergaulan 
mereka menampakan sikap sederhana.

Ketiga, melalui jalur perkawinan, yaitu perkawinan antara pedagang 
Muslim, muballigh dengan anak bangsawan Nusantara. Berawal dari keca-
kapan ilmu pengetahuan dan pengobatan yang didapati dari tuntunan hadits 
Nabi Muhammad Saw. ada di antara kaum muslim yang berani memenuhi 
sayembara yang diadakan oleh raja dengan janji, bahwa barang siapa yang dapat 
mengobati puterinya apabila perempuan akan dijadikan saudara, sedangkan 
apabila laki-laki akan dijadikan menantu. Dari perkawinan dengan puteri raja 
lah Islam menjadi lebih kuat dan berwibawa. 

Keempat, melalui jalur pendidikan. Setelah kedudukan para pedagang 
mantap, mereka menguasai kekuatan ekonomi di bandar-bandar seperti 
Gresik. Pusat-pusat perekonomian itu berkembang menjadi pusat pendidikan 
dan penyebaran Islam. Pusat-pusat pendidikan dan dakwah Islam di kerajaan 
Samudra Pasai berperan sebagai pusat dakwah pertama yang didatangi pelajar-
pelajar dan mengirim muballigh lokal, di antaranya mengirim Maulana Malik 



Hawwin Muzakki

232 Vol. 6, No. 2, Desember 2019An-Nuha

Ibrahim ke Jawa. 23

Kelima, melalui jalur kultural. Awal mulanya kegiatan islamisasi selalu 
menghadapi benturan dengan tradisi Jawa yang banyak dipengaruhi Hindu-
Budha. Setelah kerajaan Majapahit runtuh kemudian digantikan oleh kerajaan 
Islam. Di Jawa Islam menyesuaikan dengan budaya lokal sedang di Sumatera 
adat menyesuaikan dengan Islam. 24

Islam terus berkembang dan menyebar dari masa ke masa hingga sekarang 
melalui tahapan-tahapan dan jasa para mubaligh. Di Pulau Jawa, para ulama 
penyebar Islam tergabung dalam Wali Songo (Sembilan Wali), yang terdiri 
atas Maulana Malik Ibrahim (Sunan Gresik), Raden Rahmat (Sunan Ampel), 
Maulana Makdum Ibrahim (Sunan Bonang), Raden Sahid (Sunan Kalijaga), 
Syarif Hidayatullah (Sunan Gunung Jati), Raden Qasim (Sunan Drajad), 
Raden Paku (Sunan Giri), Ja'far Shadiq (Sunan Kudus), Raden Umar Said 
(Sunan Muria).25

6.	 Islam Nusantara, Kajian Objektivitas (Pluralitas dan Etika Jawa)
Penulis menemukan setidaknya ada dua sumber objektivitas Islam Nusan-

tara yang berasal dari masyarakat Indonesia, yaitu ajaran pluralitas dan etika 
jawa. Pertama, ajaran pluralitas yang didapatkan dari nenek moyang terda-
hulu bangsa Indonesia. Indonesia dalam kacamata sejarah panjangnya, tentu 
mendapat pengaruh besar dari agama Hindu dan Budha sebelum masuk dan 
berkembangnya agama Islam. Hindu dan Budha pada masa itu, juga hidup 
berdampingan secara damai di Nusantara, yang diabadikan dalam semboyan 
bangsa “Bhinneka Tunggal Ika”. 

Pertama, Bhinneka Tunggal Ika itu merupakan sebuah karya sastra agama 
yang diambil dari kitab Sutasoma karya Mpu Tantular, dengan kalimat leng-
kapnya sebagai berikut: Rwaneka dhatu winuwus Buddha Wiswa, Bhinnêki 
rakwa ring apan kena parwanosen, Mangka ng Jinatwa kalawan Siwatatwa 
tunggal, Bhinnêka tunggal ika tan hana dharma mangrwa. Konon agama 
Buddha, Hindu dan Siwa merupakan ajaran zat yang berbeda, namun nilai-

23	 Hawwin Muzakki dan Khoirul Mudawinun Nisa, “Basis Transformasi Tradisi Pesantren 
Salaf di Era Modern (Kajian Semiotika Barthes dan Dekonstruksi Derrida),” QALAMUNA: 
Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Agama 12, no. 1 (2020): 91–105.

24	 Achmad Syafrizal, “SEJARAH ISLAM NUSANTARA,” Islamuna: Jurnal Studi Islam 2, no. 
2 (5 Desember 2015): 241–42, https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.664.

25	 Ashadi Ashadi, “Dakwah Wali Songo Pengaruhnya Terhadap Perkembangan Perubahan 
Bentuk Arsitektur Mesjid Di Jawa (Studi Kasus : Mesjid Agung Demak),” Nalars 12, no. 2 
(31 Juli 2013): 3, https://doi.org/10.24853/nalars.12.2.%p.



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

233Vol. 6, No. 2, Desember 2019 An-Nuha

nilai mengajaran kebenaran Jina (Buddha), Hindu dan Siwa adalah tunggal. 
Terpecah belah , tetapi satu jualah itu. Artinya tidak ada kerancuan dalam 
kebenaran. Ajaran luhur peninggalan nenek moyang terdahulu tersebut meng-
ajarkan bangsa Indonesia mengerti betul arti perbedaan dan keberagaman, 
serta menyelesaikannya dengan jalan damai (persatuan). Islam Nusantara juga 
terpengaruh ajaran nenek moyang tersebut, karena konstruksi dari masyarakat 
sekitar.

Kedua, mengenai moral atau etika Jawa yang khususnya berpengaruh 
terhadap agama Islam. Uniknya, budaya jawa ini semakin meneguhkan identi-
tasnya ketika berinteraksi dengan ajaran lain. Jawa, saat mendapat “serangan” 
dari budaya hindhu, budha dan Islam, semakin meneguhkan identitasnya 
dengan banyaknya akulturasi budaya yang terjadi. Munculnya slametan, piton-
piton, islam kejawen, bukti dari itu semua. Memang etika jawa ini muncul 
dengan prinsip harmoni. Bahagia dalam perspektif jawa bisa tercipta jika 
terjadi harmoni dalam 3 hal, yaitu: masyarakat, alam dan adi kodrati. 

Harmoni terhadap masyarakat misalnya Orang jawa akan menghindari 
debat, marah-marah ataupun emosi meluap-luap dengan terbuka. Dalam 
sebuah keputusan, walaupun sejatinya tidak setuju, beberapa orang jawa akan 
menerima keputusan ketika forum terbuka. Namun, di belakang forum jika 
ada orang yang tidak setuju, akan melakukan protes berupa rasan-rasan, gosip, 
atau mengungkapkan alasan ketidaksetujuannya melalui warung kopi maupun 
perkumpulan yang lain dan juga tindakan-tindakan lainnya. Sehingga seperti 
falsafah jawa yang memaknai simbol blangkon di kepala, rata di depan namun 
“mentul” di belakang, dengan maksud menghindari debat terbuka untuk 
menciptakan harmoni di dalam masyarakat.

Harmoni terhadap alam. Bagaimana masyarakat jawa juga menciptakan 
kebahagiaan melalui keselarasan dengan alam. Ular sawah bagi pertanian orang 
jawa bukan merupakan musuh, melainkan sahabat yang harus dipelihara dan 
dijaga, karena dapat mencegah merebaknya pertumbuhan tikus. Permasalahan 
alam dicari penyelesaiannya dengan alam, tidak perlu pemakaian racun untuk 
mengendalikan hama tikus, serta mengurangi pemakaian pupuk konvensi-
onal agar serangga-serangga yang dibutuhkan tanaman tetap hiduo. Seperti 
penyiapan sesajen yang ditaruh di pinggir-pinggir persawahan, untuk menjadi 
makanan serangga-serangga kecil sehingga tidak mengganggu pertumbuhan 
padi. 

Harmoni terhadap adikodrati (ghoib). Orang jawa mempercayai ada 
kekuatan lain di luar diri manusia. Sehingga dalam adat istiadatnya memper-



Hawwin Muzakki

234 Vol. 6, No. 2, Desember 2019An-Nuha

cayai hal-hal yang adikodrati (ghoib). Adanya sesajen dalam tindakannya, 
bukan malah mengusir maupun mengganggu mahkhluk ghoib tersebut, 
memberikan pengertian pada kita bahwa orang Jawa juga memelihara harmoni 
dengan hal-hal yang ghoib. Pengaruh besar ajaran pluralitas dan etika Jawa di 
atas menjadikan ajaran Islam Nusantara yang bersifat moderat, plural, rukun 
dan damai.26

7.	 Islam Nusantara, Kajian Internalisasi
Pengaruh objektivitas kondisi plural bangsa Indonesia dan sumber etika 

dari jawa membuat pemahaman baru tentang agama Islam, yaitu Islam moderat. 
Kalangan NU menyebutnya sebagai Islam Nusantara, sedangkan Muhamma-
diah menamakannya Islam berkemajuan, dan MUI mengatakan Islam washat-
hiyyah. Pemahaman moderat menyeru kepada dakwah Islam yang toleran, 
menentang segala bentuk pemikiran yang liberal dan radikal. Islam yang 
moderat dalam kehidupan keagamaan, kemasyarakatan, kebangsaan, dan kene-
garaan. Sikap moderat adalah bentuk manifestasi ajaran Islam sebagai rahmatan 
lil ‘alamin. Akhirnya memunculkan gagasan moderasi Islam nusantara dengan 
ciri-ciri atau karakter nilai sebagai berikut:27

a.	 Tawassuth (mengambil jalan tengah), yaitu pemahaman dan penga-
malan yang tidak ifrâth (berlebih-lebihan dalam beragama) dan tafrîth 
(mengurangi ajaran agama);

b.	 Tawâzun (berkeseimbangan), yaitu pemahaman dan pengamalan 
agama secara seimbang yang meliputi semua aspek kehidupan, baik 
duniawi maupun ukhrawi, tegas dalam menyatakan prinsip yang dapat 
membedakan antara inhiraf (penyimpangan) dan ikhtilaf (perbe-
daan);

c.	 I’tidâl (lurus dan tegas), yaitu menempatkan sesuatu pada tempatnya 
dan melaksanakan hak dan memenuhi kewajiban secara proporsional;

26 Franz Magnis Suseno, Etika Jawa: Sebuah Analisa Falsafi tentang Kebijaksanaan 
Hidup Jawa ( Jakarta: Gramedia, 1984), 85, http://www.bukabuku.com/browses/
product/9789794030059/etika-jawa-sebuah-analisa-falsafi-tentang-kebijaksanaan-hidup-
jawa.html. Lihat juga Musthofa Musthofa, “Islam Nusantara Dalam Tinjauan Tafsir Izwaji,” 
An-Nuha : Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, Budaya dan Sosial 5, no. 2 (20 Desember 2018), 
http://ejournal.staimadiun.ac.id/index.php/annuha/article/view/267.

27 Afrizal Nur, “Konsep Wasathiyah Dalam Al-Quran;(Studi Komparatif Antara Tafsir Al-
Tahrir Wa At-Tanwir Dan Aisar At-Tafasir),” Jurnal An-Nur 4, no. 2 (2016): 5. Lihat juga 
Khoirul Mudawinun, “Integrasi Nilai-Nilai Moderasi pada Pendidikan Anak Usia Dini 
Berbasis Living Values Education (LVE),” dalam Proceedings of Annual Conference for Muslim 
Scholars, 2018, 726. 



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

235Vol. 6, No. 2, Desember 2019 An-Nuha

d.	 Tasâmuh (toleransi), yaitu mengakui dan menghormati perbedaan, 
baik dalam aspek keagamaan dan berbagai aspek kehidupan lainnya;

e.	 Musâwah (egaliter), yaitu tidak bersikap diskriminatif pada yang lain 
disebabkan perbedaan keyakinan, tradisi dan asal usul seseorang;

f.	 Syûra (musyawarah), yaitu setiap persoalan diselesaikan dengan jalan 
musyawarah untuk mencapai mufakat dengan prinsip menempatkan 
kemaslahatan di atas segalanya;

g.	 Ishlâh (reformasi), yaitu mengutamakan prinsip reformatif untuk 
mencapai keadaan lebih baik yang mengakomodasi perubahan dan 
kemajuan zaman dengan berpijak pada kemaslahatan umum (mash-
lahah ‘ammah) dengan tetap berpegang pada prinsip al-muhafazhah 
‘ala al-qadimi al-shalih wa al-akhdzu bi al-jadidi al-ashlah (melesta-
rikan tradisi lama yang masih relevan, dan menerapkan hal-hal baru 
yang lebih relevan); 

h.	 Aulawiyah (mendahulukan yang prioritas), yaitu kemampuan meng-
identifikasi hal ihwal yang lebih penting harus diutamakan untuk 
diimplementasikan dibandingkan dengan yang kepentingannya lebih 
rendah;

i.	 Tathawwur wa Ibtikâr (dinamis dan inovatif ), yaitu selalu terbuka 
untuk melakukan perubahan-perubahan sesuai dengan perkem-
bangan zaman serta menciptakan hal baru untuk kemaslahatan dan 
kemajuan umat manusia; 

j.	 Tahadhdhur (berkeadaban), yaitu menjunjung tinggi akhlak mulia, 
karakter, identitas, dan integritas sebagai khairu ummah dalam kehi-
dupan kemanusiaan dan peradaban.

Berikut bagan mengenai kajian eksternalisasi, objektivasi dan internalisasi 
dalam perspekrif teori Peter L. Berger yang terjadi di Nusantara.



Hawwin Muzakki

236 Vol. 6, No. 2, Desember 2019An-Nuha

Gambar 2. Proses Konstruksi Sosial Islam Nusantara

Islam Nusantara lahir dengan wajah yang akomodatif, toleran, damai 
dan pluralism. Wajah Islam Nusantara tersebut dibuktikan dengan dakwah 
Islam yang tanpa perang, melainkan dengan jalan dakwah, seni, pernikahan, 
akulturasi budaya dan sekarang hampir seluruh masyarakat Indonesia meme-
luknya. Artinya, dalam perspektif sejarah masyarakat Indonesia menerima 
Islam sebagai agama yang tidak berwajah radikal, ekstrim dan fundamental, 
melainkan agama yang menawarkan toleransi tinggi terhadap perbedaan-
perbedaan. Sangat rasional ketika masyarakat Indonesia pada waktu itu tidak 
berpikir panjang untuk memeluk agama Islam.  

Untuk menginternalisasi wajah Islam Nusantara yang penuh dengan kein-
dahan toleransi, kita perlu memperkenalkan secara konkrit berbagai macam 
bentuk perbedaan yang ada di Indonesia, dari mulai agama, suku, budaya, 
bahasa, ras, golongan, etnis dan sebagainya. Islam Nusantara adalah gambaran 
agama Islam yang anti terhadap konflik apalagi aksi radikal dan terorisme. 
Islam dengan wajah yang memposisikan perbedaan sebagai suatu rahmat, 
sangat relevan dengan karakteristik masyarakat Indonesia dengan Etika Jawa-
nya. Islam Nusantara memiliki akar sejarah sikap akomodatif dan toleran yang 
kuat dalam tradisi masyarakat Indonesia yang terekam dengan Istilah “Bhineka 
Tunggal Ika” terdapat dalam kitab Kakawin Sutasoma karangan Mpu Tantular. 
Islam yang mengajarkan rahmatan lil ‘alamin datang pada masyarakat Indo-
nesia yang memiliki sikap toleran sebagai watak dasar suku-suku bangsanya 
merupakan perpaduan sempurna terwujudnya Islam Nusantara di Indonesia.  

D.	 KESIMPULAN
Perubahan wajah Islam yang tadinya rahmatan, menjadi ideologi menggu-



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

237Vol. 6, No. 2, Desember 2019 An-Nuha

nakan pembacaan analisis teori kontruksi sosial disimpulkan sebagai berikut: 
Pertama, secara eksternalisasi Islam di awal pertumbuhannya dan perkembang-
annya yang disampaikan oleh Nabi Muhammad membawa ajaran rahmatan 
lil’alamin dengan menghapus nilai-nilai diskriminasi dan ketidakadilan yang 
bersumber dari tradisi bangsa Arab. Kedua, nilai rohmat tersebut terobjektivi-
kasi oleh sifat khas bangsa Arab yaitu ashobiyah (fanatik kesukuan). Ketiga, sifat 
ashobiyah bangsa arab tersebut terinternalisasi ke dalam masyarakat melalui 
ekstrimitas-ekstrimitas, konflik-konflik kepentingan dan kekuasaan dengan 
corak ideologi yang bervariasi. Lahirlah wajah islam dengan banyak ideologi-
ideologi (jabariyah, qodariyah, mu’tazilah, ikhwanul muslimin, hizbut tahrir, 
jamaah tabligh, dll) yang menyebar ke seluruh penjuru dunia hingga saat ini.

Pemahaman yang sama menggunakan Teori Konstruksi Sosial oleh Peter 
L. Berger untuk membaca Islam Nusantara, yang ditemukan oleh penulis 
mempunyai wajah moderat dan damai. Temuan ini bertujuan untuk mengem-
balikan Islam yang ideologi menjadi rahmatan lil’alamin kembali. Kajian 
tentang Islam Nusantara disimpulkan sebagai berikut: Pertama, Islam datang 
di Indonesia melalui jalan damai dengan saluran pernikahan, perdagangan, 
kesenian, dakwah, pendidikan dan kultural. Kedua, ajaran Islam akhirnya 
terobjektivasi oleh masyarakat Indonesia yang plural pada waktu itu dan terpe-
ngaruh oleh sumber utama berupa “etika jawa”. Sehingga dalam kesehariannya 
mencintai nilai-nilai moderasi dan menghindari konflik. Ketiga, sifat plural 
dan menjaga keharmonisan dalam etika jawa tersebut tertanam karakter nilai-
nilai moderasi yaitu: Tawassuth, Tawâzun, I’tidâl, Tasâmuh, Musâwah, Syûra, 
Ishlâh, Aulawiyah, Tathawwur wa Ibtikâr dan Tahadhdhur. Peneliti mene-
mukan yang tetap dalam Islam adalah sifat damai dan moderat (menjadi peng-
gerak atau ruh) yang ditemukan dalam Islam Masa Nabi dan Islam Nusantara. 
Sedangkan yang berubah berupa ajaran-ajaran Islam yang mengandung ideo-
logi ekstrimisme, fundamentalis, radikal karena terpengaruh konflik kepen-
tingan tertentu atau keinginan untuk berkuasa, yang terjadi ketika masa perlu-
asan Islam dan munculnya aliran ideologi Islam transnasional.  



Hawwin Muzakki

238 Vol. 6, No. 2, Desember 2019An-Nuha

DAFTAR PUSTAKA

Abdillah, Masykuri. “Gagasan dan Tradisi Bernegara dalam Islam: Sebuah 
Perspektif Sejarah dan Demokrasi Modern.” Tashwirul Afkar, no. 7 
(2000).

Ashadi, Ashadi. “Dakwah Wali Songo Pengaruhnya Terhadap Perkembangan 
Perubahan Bentuk Arsitektur Mesjid Di Jawa (Studi Kasus : Mesjid 
Agung Demak).” Nalars 12, no. 2 (31 Juli 2013): 153467. https://
doi.org/10.24853/nalars.12.2.%p.

Berger, Peter L. Langit Suci (Agama Sebagai Realitas Sosial). Jakarta: LP3ES, 
1991.

Berger, Peter L., dan Thomas Lukhmann. Tafsir Sosial atas Kenyataan. Jakarta: 
LP3ES, 1990.

Bungin, Burhan. Konstruksi Sosial Media Massa: Kekuatan Pengaruh Media 
Massa, Iklan Televisi dan Keputusan Konsumen serta Kritik Terhadap 
Peter L. Berger & Thomas Luckmann. Jakarta: Kencana, 2010.

Franz Magnis Suseno. Etika Jawa: Sebuah Analisa Falsafi tentang Kebijaksanaan 
Hidup Jawa. Jakarta: Gramedia, 1984. http://www.bukabuku.com/
browses/product/9789794030059/etika-jawa-sebuah-analisa-
falsafi-tentang-kebijaksanaan-hidup-jawa.html.

Gideon Repi. “Teori-Teori Sosiohistoris.” Education, 03:05:32 UTC. https://
www.slideshare.net/gideonrepi/teoriteori.

Harold, Rudy. “Agama dan Pembentukan Realitas dalam Pandangan Peter 
Ludwig Berger.” Cakrawala 5, no. 1 (2016).

Hawwin Muzakki, dan Khoirul Mudawinun Nisa’. Sejarah Peradaban Islam 
Periode Klasik - Modern. Ponorogo: CV Nata Karya, 2017.

Kasdi, Abdurrahman. “PEMIKIRAN IBNU KHALDUN DALAM 
PERSPEKTIF SOSIOLOGI DAN FILSAFAT SEJARAH.” Fikrah 
2, no. 1 (2014): 17.

Khoirunnisaa, Khoirunnisaa. “Pendidikan Agama Sebagai Komponen Dasar 
Dalam Pembentukan Manusia Yang Berkualitas.” An-Nuha : Jurnal 
Kajian Islam, Pendidikan, Budaya dan Sosial 4, no. 1 (14 Juli 2017): 
93–104.

M.Poloma, Margaret. Sosiologi kontemporer. Jakarta: Rajawali Press, 1984.
Mudawinun, Khoirul. “Integrasi Nilai-Nilai Moderasi pada Pendidikan 



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

239Vol. 6, No. 2, Desember 2019 An-Nuha

Anak Usia Dini Berbasis Living Values Education (LVE).” Dalam 
Proceedings of Annual Conference for Muslim Scholars, 721–730, 
2018.

Musthofa Musthofa. “Islam Nusantara Dalam Tinjauan Tafsir Izwaji.” An-
Nuha : Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, Budaya dan Sosial 5, no. 2 
(20 Desember 2018). http://ejournal.staimadiun.ac.id/index.php/
annuha/article/view/267.

Muzakki, Hawwin, dan Khoirul Mudawinun Nisa. “Basis Transformasi 
Tradisi Pesantren Salaf di Era Modern (Kajian Semiotika Barthes dan 
Dekonstruksi Derrida).” QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, 
dan Agama 12, no. 1 (2020): 91–105.

Nur, Afrizal. “Konsep Wasathiyah Dalam Al-Quran;(Studi Komparatif 
Antara Tafsir Al-Tahrir Wa At-Tanwir Dan Aisar At-Tafasir).” Jurnal 
An-Nur 4, no. 2 (2016).

Peter L. Berger, dan Thomas Luckmann. Tafsir Sosial Atas Kenyataan: Sebuah 
Risalah Tentang Sosiologi Pengetahuan. Jakarta: LP3ES, 1990.

Philip K. Hitti. History of The Arabs, from the Earliest Times to the Present. 
Diterjemahkan oleh R. Cecep Lukman Yasin dan Dedi Slamet 
Riyadi. Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2010.

Pulungan, J. Suyuthi. Prinsip-prinsip pemerintahan dalam piagam Madinah 
ditinjau dari pandangan al-Qur’an. RajaGrafindo Persada, 1994.

Sukardja, Ahmad. Piagam Madinah dan Undang-Undang Dasar 1945: kajian 
perbandingan tentang dasar hidup bersama dalam masyarakat yang 
majemuk. Penerbit Universitas Indonesia, 1995.

Susanto, Dwi. “Pengantar Ilmu Sejarah.” Surabaya: UIN Sunan Ampel 
Surabaya, 2014.

Syafrizal, Achmad. “SEJARAH ISLAM NUSANTARA.” Islamuna: Jurnal 
Studi Islam 2, no. 2 (5 Desember 2015): 235–53. https://doi.
org/10.19105/islamuna.v2i2.664.

Syam, Nur. Islam Pesisir. Yogyakarta: LKiS Pelangi Aksara, 2005.
W. Montgomery Watt. Pemikiran Teologi dan Filsafat Islam. Disunting oleh 

Umar Basalim. Jakarta: P3M, 1987.
Zuhdi, Muhammad Harfin. “VISI ISLAM RAHMATAN LIL ‘ALAMIN.” 

AKADEMIKA: Jurnal Pemikiran Islam 16, no. 2 (2011): 149–70.


