s
=5

L

MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA:
KAJIAN SOSIOLOGIS-HISTORIS

Hawwin Muzakki
Dosen IAIN Ponorogo
hawwin100@gmail.com

Abstract

Islam bring the message as a religion of “rohmatan lil alamin”. However,
post-prophetic Islam turned into ideological extremism. The author will focus
the discussion with the formulation of the problem: How does the process
of changing Islam from robmatan lil alamin become an ideology through
sociological-historical analysis? How to restore Islam to be a robhmatan
lil alamin for future Islamic development through sociological-historical
analysis? The purpose of this discussion to trace the transformation of Islamic
into ideology and exploves Islam rahmatan lil alamin in Indonesia, for
moderate vision of Islam Nusantara. The author will discuss using the theory
of social construction (externalization, objectivity, internalization) by Peter
L. Berger. The results revealed that, externally Islam brought by the Prophet
Mubammad brought the teaching of robhmatan lilalamin. The rohmatan
lil alamin value is objectified by the Arabic characteristic of the ashobiyah.
The ashobiyah nature of the Arab nation is internalized into society through
ideological extremities. To restore Islam robmatan lil alamin, the writer
review Islam Nusantara. Islam is externalized in Indonesia through peaceful
way. Islamic teachings finally objectified by the plural Indonesian society
and influenced “Ethical Java” Plural nature and maintain harmony in
the ethics of Java is embedded character of moderation values (Tawassuth,
Tawdzun, I'tidil, Tasdmub). This research contributes, to the development
of Nusantara Islam which is a model of Islam that is not only centered on
Arabia and realize Islam that preach rabmatan lil alamin.



Hawwin Muzakki

Keywords: Islam Nusantara, Externalization, Objectivity and
Internalization

A. PENDAHULUAN

Islam menyebar luas di Arab setelah Nabi Muhammad diangkat menjadi
Rasul di umur 40 tahun. Setelah kurang lebih 12 Tahun Rasul berdakwah di
Makkah dilaluinya dengan berbagai rintangan, mulai mengahadapi ejekan,
cemoohan, percobaan pembunuhan, dikatakan tukangsihir dan masih banyak
lagi yang lain akhirnya Rasul memutuskan untuk hijrah di kota Madinah.
Disana beliau selama 10 Tahun berhasil menancapkan ajaran-ajaran inti Islam
dengan sangat baik. Puncaknya pada masa fathul Makkah, Rasul berhasil
menyatukan Makkah dan Madinah dalam agama Islam dengan jalan damai.
Islam berasal dari kata sa/am yang artinya selamat, dengan kesan memberikan
pesan damai kepada seluruh masyarakat di dunia. Satu lagi wajah Islam datang
dengan membawa pesan sebagai agama yang robmatan lil alamin (rahmat bagi
seluruh alam).

Penyebaran agama Islam langsung meluas begitu cepat sampai ke penjuru
dunia. Disebarkan secara bertahap oleh umat Nabi Muhammad mulai periode
khulafaurrasyidin, munculnya beberapa dinasti Islam semisal Bani Umayyah,
bani Abbasiyah, Dinasti Syafawi, Dinasti Mughol, Dinasti Turki Utsmani
dan terus berkembang sampai masa ini. Penaklukan Islam di berbagai wilayah
seperti di Afrika, Andalusia, India, Damaskus, dan Baghdad membuat ajaran
Islam berinteraksi dengan peradaban lain yang sudah berkembang sebelumnya
semisal peradaban Yunani, Persia, dan Eropa schingga melahirkan ajaran-
ajaran Islam dengan berbagai coraknya.

Kondisi tersebut bagai dua mata pisau, Islam tidak hanya meluas wila-
yahnya, namun Islam juga berubah menjadi alat konflik di sela-sela kemajuan
peradabannya. Misalnya banyaknya terjadi peperangan, perebutan kekua-
saan, pertumpahan darah di saat pergantian kepemimpinan, kudeta-kudeta
militer, bahkan sampai kehancuran kota baghdad dan pengusiran muslim dari
Andalusia, banyaknya aliran-aliran yang berkembang semisal syiah, khawarij,
murjiah dan sebagainya. Islam pasca kenabian ini menjadi aliran-aliran yang
diyakini oleh kelompok-kelompok Islam tertentu dan mempunyai inti ajaran
yang berbeda-beda, sechingga wajah rabmatan yang ada pada masa kenabian
berubah menjadi ekstrimitas-ekstrimitas konfik dengan corak yang bervariasi.

Persoalan konflik tersebut masih terus merasuki Islam di era modern ini,
tentunya dengan wajah yang baru. Perubahan dari rahmat menjadi alat konflik

216 An-ANuha « Vol. 6, No. 2, Desember 2019



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

yang bervariasi ini menyebar ke seluruh dunia dengan berbagai modus yang
beragam pula. Misalnya Indonesia, wajah-wajah aliran-aliran ini hadir dalam
bentuk Islam fundamentalis seperti Hibut Tahrir Indonesia, Jamaah Islam-
iyah, Jamaah Tabligh, Ikhwanul Muslimin dan seterusnya. Kaum intelektual
Indonesia biasanya menyebutnya dengan aliran trans-nasionalis, aliran yang
bukan berasal dari murni lokal Islam di Indonesia. Islam lokal yaitu Islam
yang tumbuh dan berkembangnya menggunakan nalar lokal Indonesia dalam
syariatnya, dalam memodifikasi ajaran Islam yang sumbernya dari Arab, bisa
dicontohkan Nahdatul Ulama’ misalnya mendapat pengaruh dari budaya Jawa
dan tradisi Hindu-Budha di Indonesia sehingga kemudian muncul tradisi
slametan, tahlilan, kenduri dan seterusnya. Contoh kedua misalnya Muham-
madiyah dengan tokohnya KH. Ahmad Dahlan dengan ajaran purifikasinya
yang ia peroleh dari Timur dengan perpaduannya dari pengaruh lokal Indo-
nesia, akhirnya ,menimbulkan gerakan dakwah dalam hal pendidikan mulai
dari jenjang AUD sampai perguruan tinggi, mendirikan rumah sakit, mendi-
rikan panti asuhan serta menghilangkan bid’ah, khurafar dan tahayyul yang
beredar di masyarakat Indonesia.

Islam Indonesia sendiri mendapat tantangan aliran atau pemahaman Islam
dari daerah Timur yang sebetulnya secara substansi rawan konflik, kepentingan
dan jugaideologi tertentu. Selain itu, Islam Indonesia mendapat tantangan lain
dari Barat juga membentuk wajah baru dunia Islam menjadi lebih liberal dan
radikal, dengan munculnya pemikiran modern khas-khas kajian orientalis.
Orientalisme terhadap dunia Islam mengubah wajah Islam di Indonesia dengan
predikat Islam “bebas’, berfikiran nyelench dan dikhawatirkan merusak agidah
Islamiyah orang Indonesia.

Aspek yang menjadi kegelisahan akademik penulis adalah, mengapa
Islam yang awalnya rahmatan menjadi bentuk aliran-aliran, yang justru jauh
dari rahmatan itu sendiri? Ada aspek yang tetap dan ada aspek yang berubah
dalam penyebaran agama Islam? Untuk itu penulis akan memfokuskan peneli-
tian ini pada penggunaan kolaborasi teori sosiologis-historis. Teori konstruksi
sosial Peter L. Berger, secara sosiologis untuk melihat tahapan-tahapan peru-
bahan Islam (proses internalisasi) yang rahmat menjadi Islam yang “marah”
Sedangkan, dalam membahas perkembangan Islam penulis menggunakan
kajian historis untuk melihat perkembangan Islam dari masa ke masa, dari Arab
ke Indonesia, dari teks ke konteks, dan untuk melihat yang tetap dan berubah.

Sebagai fokus kajian dalam makalah ini, dengan sub rumusan masalah:
Pertama, bagaimana perubahan wajah Islam dari wajah rahmatan menjadi

Vol. 6, No. 2, Desember 2019 o An-AMuha « 217



Hawwin Muzakki

ideologi konflik, melalui kajian analisis sosiologis-historis? Kedua, bagaimana
mengembalikan Islam menjadi rahmatan untuk pengembangan Islam masa
depan di Nusantara, melalui kajian analisis sosiologis-historis? Tujuan dari
rumusan masalah yang pertama adalah menelusuri perubahan agama Islam
yang rahmatan menjadi agama yang “marah”. Tujuan dari pembahasan sub
rumusan masalah yang kedua adalah mengeksplorasi Islam yang rahmatan lil
alamin untuk visi moderat Islam nusantara.

Untuk membahas dari rumusan masalah di atas, penulis akan membahas
dengan pendekatan sosiologis-historis, memanfaatkan berfikir sejarah secara
kronologis berdasarkan urutan waktu, serta menggunakan tokoh sosiologi
Peter L. Berger dengan teori konstruksi sosial. Teori ini dianalisis lebih jauh
dengan argumen Ibn Kholdun dengan teori Ashobiyah untuk menggali
awal sejarah arab pasca kenabian yang mengubah wajah Islam yang rahmatan
lilalamin menjadi wajah “marah” Kemudian menggali nilai-nilai Islam Nusan-
tara melalui argumen etika jawa untuk mengembalikan Islam menjadi agama
yang rohmatan lil alamiin, untuk mencari sesuatu yang tetap dan sesuatu yang
berubah dalam Islam.

B. METODE

1. Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger

Turunnya agama bersama dengan ajaran dan dogma di dalamnya, tidak
sepenuhnya hanya merupakan aturan yang melangit, wahyu dan serba atas.
Karena faktanya, seiring dengan perubahan kebudayaan, agama pun juga
mengalami proses transformasi. Sebuah proses yang memungkinkan agama
bisa berubah wujud menjadi radikal, moderat maupun ckstrimis. Kenyataan
ini membuka kesadaran bahwa agama tidak cukup bila hanya dikaji dari satu
sudut pandang ilmu, karena pada kenyataannya agama menampakkan dirinya
juga sebagai suatu entitas yang tidak dapat dipisahkan dari keberadaan manusia
sebagai mahluk yang beriman atau yang memberikan jawaban atau tanggapan
terhadap Allah yang mewahyukan dirinya. Artinya dalam satu sisi, agama bisa
juga dikaji dari aspek sosiologis dalam rangka melibatkan ilmu-ilmu lain dalam
mempelajari sebuah ajaran agama.'

Pandangan Berger tersebut, memberikan pengertian bahwa konstruksi
seckelompok masyarakat terhadap ajaran agama, mampu mengubah wajah baru

* Rudy Harold, “Agama dan Pembentukan Realitas dalam Pandangan Peter Ludwig Berger,”
Cakrawala 5, no. 1 (2016): 143.

218 An-ANuha « Vol. 6, No. 2, Desember 2019



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

tentang aliran keagamaan, termasuk agama Islam. Islam hadir di Arab bukan
ahistoris, bahkan ajaran-ajaran Islam banyak yang masih mempertahankan
tradisi masyarakat Arab sekitar. Artinya, Nabi Muhammad tidak seluruhnya
membawa ajaran baru yang menghilangkan tradisi sekitar. Tradisi yang baik
diambil dan direkonstruksi, sedangkan tradisi yang buruk di ganti dengan
ajaran yang lebih baik (dekonstruksi).

Menurut Berger dan Luckmann, terdapat dua obyek pokok realitas yang
berkenaan dengan pengetahuan, yakni realitas subyektif dan realitas obyektif.
Realitas subyektif berupa pengetahuan masing-masing individu. Disamping
itu, realitas subyektif merupakan konstruksi definisi realitas yang dimiliki
individu dan dikonstruksi melalui peoses internalisasi. Realitas subyektif
yang dimiliki masing-masing individu merupakan basis untuk melibatkan
diri dalam proses eksternalisasi, atau proses interaksi sosial dengan individu
lain dalam sebuah struktur sosial. Melalui proses eksternalisasi itulah individu
secara kolektif berkemampuan melakukan obyektivikasi dan memunculkan
sebuah konstruksi realitas obyektif yang baru.?

Berger dan Luckmann mengatakan institusi masyarakat tercipta dan
dipertahankan atau diubah melalui tindakan dan interaksi manusia. meskipun
institusi sosial dan masyarakat terlihat nyata secara obyektif, namun pada
kenyataan semuanya dibangun dalam definisi subjektif melalui proses inter-
aksi. Obyektivitas baru bisa terjadi melalui penegasan berulang-ulang yang
diberikan oleh orang lain yang memiliki definisi subyektif yang sama. Pada
tingkat generalitas yang paling tinggi, manusia menciptakan dunia dalam
makna simbolis yang universal, yaitu pandangan hidupnya yang menyeluruh,
yang memberi legitimasi dan mengatur bentuk-bentuk sosial serta memberi
makna pada berbagai bidang kehidupan. Pendek kata, Berger dan Luckmann
mengatakan terjadi dialektika antara individu menciptakan masyarakat dan
masyarakat menciptakan individu. Proses dialektika ini terjadi melalui ekster-
nalisasi, objektivasi dan internalisasi.’

Teori konstruksi sosial dalam gagasan Berger mengandaikan bahwa
agama scbagai bagian dari kebudayaan, merupakan konstruksi manusia,
artinya terdapat proses dialektika ketika melihat hubungan masyarakat dengan
agama, bahwa agama merupakan entitas yang objektif karena berada diluar

> Margaret M.Poloma, Sosiologi kontemporer (Jakarta: Rajawali Press, 1984), 301.

3 Burhan Bungin, Konstruksi Sosial Media Massa: Kekuatan Pengarub Media Massa, Tklan
Televisi dan Keputusan Konsumen serta Kritik Terhadap Peter L. Berger & Thomas Luckmann
(Jakarta: Kencana, 2010), 14-15.

Vol. 6, No. 2, Desember 2019 o An-Auha « 219



Hawwin Muzakki

diri manusia. dengan demikian agama, agama mengalami proses objektivasi,
seperti ketika agama berada didalam teks atau menjadi tata nilai, norma, aturan
dan sebagainya. Teks atau norma tersebut kemudian mengalami proses inter-
nalisasi kedalam diri individu, sebab agama telah diinterpretasikan oleh masya-
rakat untuk menjadi pedomannya. Agama juga mengalami proses eksternali-
sasi karena ia menjadi acuan norma dan tata nilai yang berfungsi menuntun
dan mengontrol tindakan masyarakat.*

Ketika msyarakat dipandang sebagai sebuah kenyataan ganda, objektif
dan subjektif maka ia berproses melalui tiga momen dialektis, yakni eksterna-
lisasi, objektivasi, dan internalisasi. Dengan demikian, bisa dipahami bahwa
realitas sosial dalam hal ini nantinya internalisasi ajaran agama Islam, meru-
pakan hasil dari sebuah konstruksi sosial karena diciptakan oleh manusia itu
sendiri. Masyarakat yang hidup dalam konteks sosial tertentu, melakukan
proses interaksi secara simultan dengan lingkungannya. Dengan proses inter-
aksi, masyarakat memiliki dimensi kenyataan sosial ganda yang bisa saling
membangun, namun sebaliknya juga bisa saling meruntuhkan. Masyarakat
hidup dalam dimensi-dimensi dan realitas objektif yang dikonstruksi melalui
momen cksternalisasi dan objektivasi, dan dimensi subjektif yang dibangun
melalui momen internalisasi. Momen cksternalisasi, objektivasi, dan interna-
lisasi tersebut akan selalu berproses secara dialektis. Proses dialektika ketiga
momen tersebut, dalam konteks ini dapat dipahami sebagai berikut:>

a. Eksternalisasi yaitu proses yang diartikan sebagai suatu proses pencu-
rahan kedirian manusia secara terus menerus kedalam dunia, baik dalam
aktivitas fisik maupun mentalnya. Termasuk penyesuaian diri dengan
produk-produk sosial yang telah dikenalkan kepadanya. Produk sosial itu
sendiri adalah segala sesuatu yang merupakan hasil sosialisasi dan inter-
aksi didalam masyarakat.® Eksternalisasi merupakan proses pengeluaran
gagasan dari dunia ide ke dunia nyata. Dalam momen eksternalisasi,
realitas sosial ditarik keluar individu. Didalam momen ini, realitas sosial
berupa proses adaptasi dengan teks-teks suci, kesepakatan ulama, hukum,
norma, nilai dan sebagainya yang hal itu berada diluar diri manusia.

4 Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, 7afsir Sosial Atas Kenyataan: Sebuah Risalah Tentang
Sosiologi Pengetahuan (Jakarta: LP3ES, 1990), 33.

5 Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, Tafsir Sosial Atas Kenyataan: Sebuah Risalah Tentang
Sosiologi Pengetabuan, 33-34.

¢ Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, 34.

220 An-ANuha « Vol. 6, No. 2, Desember 2019



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

schingga dalam proses konstruksi sosial melibatkan momen adaptasi diri
atau diadaptasikan antara teks tersebut.”

Objektivitas. Transformasi produk-produk ini kedalam suatu dunia tidak
saja berasal dari manusia, tetapi yang kemudian menghadapi manusia
sebagai suatu faktasitas diluar dirinya, adalah diletakkan dalam konsep
obyektivitas. Dunia yang diproduksi manusia yang berada diluar sana
memiliki sifat realitas yang obyektif. ® Proses objektivasi merupakan
momen interaksi antara dua realitas yang terpisahkan satu sama lain,
manusia disatu sisi dan realitas sosiokultural disisi lain. kedua entitas yang
seolah terpisah ini kemudian membentuk jaringan interaksi intersubyektif.
Momen ini merupakan hasil dari kenyataan eksternalisasi yang kemudian
mengejawantah sebagai suatu kenyataan objektif yang sui generis, unik.
Pada momen ini juga ada proses pembedaan antara dua realitas sosial,
yaitu realitas diri individu dan realitas sosial lain yang berada diluarnya,
schingga realitas sosial itu menjadi sesuatu yang objektif.’”

Internalisasi adalah individu-individu sebagai kenyataan subyektif menaf-
sirkan realitas obyektif. Atau peresapan kembali realitas oleh manusia, dan
mentransformasikannya sekali lagi dari strukcur-strukeur dunia obyektif
kedalam struktur-struktur dunia subyektif.'* Pada momen ini, individu
akan menyerap segala hal yang bersifat obyektif dan kemudian akan dire-
alisasikan secara subyektif. Internalisasi ini berlangsung seumur hidup
seorang individu dengan melakukan sosialisasi. Pada proses internalisasi,
setiap indvidu berbeda-beda dalam dimensi penyerapan. Ada yang lebih
menyerap aspek ekstern, ada juga juga yang lebih menyerapb agian intern.
Selain itu, proses internalisasi dapat diperoleh individu melalui proses sosi-
alisasi primer dan sekunder. Adapun fase terakhir dari proses internalisasi
ini adalah terbentuknya identitas. Identitas dianggap sebagai unsur kunci
dari kenyataan subyektif, yang juga berhubungan secara dialektis dengan
masyarakat. Identitas dibentuk oleh proses-proses sosial. Begitu memper-
oleh wujudnya, ia dipelihara, dimodifikasi, atau malahan dibentuk ulang
oleh hubungan-hubungan sosial."

7 Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, 34.
8 Peter L Berger, Langit Suci: Agama Sebagai Realitas Sosial (Jakarta: LP3ES, 1991), 11-14.
9 Nur Syam, Islam Pesisir (Yogyakarta: LKiS Pelangi Aksara, 2005), 44.

1 Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, Zifsir Sosial Atas Kenyataan: Sebuah Risalah Tentang
Sosiologi Pengetabuan, 188.

" Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, 248.

Vol. 6, No. 2, Desember 2019 o An-AMu » 221



Hawwin Muzakki

2. Kajian Sosiologis-Historis Ibn Kholdun

Penelitian ini akan mengkaji sejarah secara kronologis mulai dari Arab pra-
Islam sampai era modern ini. Karena keterbatasan ruang lingkup, maka akan
diambil poin-poin penting terhadap sumber-sumber sejarah yang mendukung
terhadap hasil penelitian Secara epistemologi, kronologi berasal dari bahasa
Yunani, kbronos yaitu waktu dan Jogos yang artinya ilmu. Kronologis yaitu ilmu
yang mempelajari peristiwa-peristiwa sejarah sesuai urutan waktu terjadinya,
secara time line dari awal hingga akhir. Untuk menggambarkan urutan peris-
tiwa secara runtut, mulai dari tahun yang termuda sampai tahun yang tua. Ini
adalah hal yang umumya dipakai oleh para peneliti sejarah, agar memperoleh
gambaran atau kondisi masa lalu secar komprehensif dan utuh.

Awal mula kajian sosio-historis dalam dunia modern digagas oleh sosi-
ologiwan Amerika Serikat Imanuel Wallerstein yang mencoba memperluas
penyelidikannya hingga jauh ke masa silam, khususnya tentang Ekonomi
Dunia Kapitalis. Terdapat tiga tokoh besar ahli sosiologi yang juga sangat
konsep terhadap sejarah, seperti : Pareto, Durkheim, dan Weber. Buku Vilfredo
Pareto, Treatise on General Sociology (1916) banyak berbicara tentang sejarah
Athena, Sparta, dan Romawi klasik dengan mengambil contoh-contoh sejarah
Itali Abad Pertengahan.

Emile Durkheim, yang dikenal sebagai tokoh Sosiologi sebagai ilmu
dengan teorinya“social fact”, yang berusaha memisahkan Sosiologi dari hege-
moni Filsafat, dan Psikologi. Dia merasa perlu belajar sejarah kepada Fustel de
Coulanges. Bahkan salah satu bukunya itu dipersembahkan untuk Coulanges,
serta dia juga menulis monograf sejarah pendidikan Prancis. Kemudian Max
Weber sosiolog yang memiliki wawasan luas tentang sejarah, ia sebelum mela-
kukan studi untuk bukunya The Protestan Ethic and the Spirit of Capitalism
(1904-1905), sebelumnya ia telah menulis tentang Perniagaan Abad Perte-
ngahan serta Sejarah Pertanian zaman Romawi kuno.

Perubahan paradigma ini beranggapan bahwa dapat diingkari tanpa
bantuan kerangka konseptual dari ilmu-ilmu sosial, gejala politik, ekonomi,
psikologi, budaya, geografi, sukar dianalisis dan dipahami proses-prosesnya.
Kombinasi antar pelbagai perspektif akan mampu mengekstrapolasikan
interdependensi antara pelbagai aspek kehidupan yang lebih lanjut kajian ini
dikenal sebagai kajian interdisipliner. Dalam hal ini sejarawan tidak langsung
berurusan dengan kausalitas, akan tetapi lebih banyak dengan kondisi-kondisi

222 An-ANuha « Vol. 6, No. 2, Desember 2019



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

dalam pelbagai dimensinya.'*

Ketika kebanyakan sejarawan memikirkan sejarah menurut kehendak
Tuhan, Ibn Khaldun, intelektual asal Arab, berusaha mengenali faktor-faktor
penyebab dalam proses sejarah. Ibn Khaldun (1332-1406) lahir di Tunis, ketu-
runan bangsawan yang memang banyak melahirkan sarjana dan tokoh politik
ternama. Ibn Khaldun sendiri menghabiskan sebagian besar masa hidupnya
dalam kegiatan politik. Karena itu ia mampu meneliti kekacauan politik di
Afrika Barat Laut yang mulai menyusut. Ibn Khaldun dalam hidupnya sedang
berhadapan perpecahan duania Islam, dan ia memutuskan untuk menerangkan
sebab-sebabnya.

Penjelasan sejarah atau pola perubahan sosial ini terkandung dalam
karyanya Muqaddimah, suatu bab pendahuluan dari karya sejarahnya yang
terkenal itu. Karangannya itu diberi judul “Buku Pelajaran dan Arsip Sejarah
Kuno dan Tahap-tahapnya”. Karya ini menerangkan peristiwa politik dunia
Arab, Non-Arab, Barbar dan Penguasa Tertinggi yang sezaman dengannya.
Muqaddimah Ton Khaldun meneliti berbagai faktor yang terlihat dalam peru-
bahan sosial. Ibn Khaldun melihat ada pengaruh lingkungan fisik terhadap
manusia, bentuk-bentuk organisasi sosial primitif dan modern, hubungan
antar-kelompok, dan berbagai fenomena kultural (kesenian, kerajinan, ilmu
pengetahuan dsb). Dengan kata lain, ia tidak hanya membuat suatu kemajuan
yang berani dalam mencoba memastikan faktor-faktor penyebab perubahan:
tetapi ia juga mengakui ada faktor lain penyebab perubahan. Ibn Khaldun
memperkenalkan dan menggunakan 6 prinsip yang menjadi landasan sosio-
logi, yaitu:

a. Fenomena sosial mengukuti pola-pola yang sah menurut hukum.

b.  Hukum-hukum proses sosial harus ditemukan melalui pengumpulan
banyak data dan dengan mengamati hubungan antara berbagi vari-
abel.

¢. Hukum-hukum perubahan itu berlaku pada tingkat kehidupan
masyarakat (bukan pada tingkat individual).

d. Masyarakat ditandai oleh perubahan.

e. Hukum-hukum yang berlaku terhadap perubahan itu bersifat sosio-
logis, bukan bersifat biologis atau bersifat alamiah.

f.  Hukum-hukum sosial yang serupa, berlaku dalam berbagai masya-
rakat yang serupa strukturnya.

2 Dwi Susanto, “Pengantar Ilmu Sejarah,” Surabaya: UIN Sunan Ampel Surabaya, 2014, 127—
29.

Vol. 6, No. 2, Desember 2019 o An-Auha « 223



Hawwin Muzakki

Ibn Khaldun kemudian membangun teorinya atas premis yang menya-
takan bahwa manusia adalah makhluk sosial. “Organisasi sosial manusia
adalah penting”. Ini diungkapkannya secara filosofis bahwa pada hakekatnya
manusia adalah makhluk politik. Teori itu mencoba menerangkan kesuksesan
orang Badui merobohkan sejumlah peradaban di Afrika. Ibn Kholdun mene-
mukan satu kata kunci, yang ia sebut Ashobiyah atau solidaritas.

Ashobiyah adalah aspek penting kehidupan Badui dalam teori Khaldun.
Kemampuan manusia yang memiliki ashobiyah yang tinggi ini besar kemung-
kinan akan menaklukan kesatuan lain yang kurang memilikinya. Ikatan keke-
luargaan dalam suku Badui menciptakan ashobiyah. Diantara pemikiran
mendalam dari karyanya adalah sebagi berikut : 1. Metode historis mena-
warkan pendekatan terbaik untuk memahami perubahan sosial; 2. Faktor
yang menyebabkan perubahan sosial banyak dan berancka macam; 3. Bentuk-
bentuk organisasi sosial yang berbeda, mmenciptakan tipe kepribadian yang
berbeda pula. 4. Konflik adalah mekanisme mendasar dari perubahan. 5. Peru-
bahan cendrung merembes, terjadi di semua institusi sosial."?

C. PEMBAHASAN

1. Islam Masa Nabi, Kajian Eksternalisasi

Misi utama ajaran Islam adalah membebaskan manusia dari berbagai
bentuk anarki dan ketidakadilan. Rahmat dalam Islam dalam artian menen-
tang segala hal yang tidak sesuai dengan sifat-sifat kemanusiaan (humanisme).
Kita lihat problem-problem ketidakadilan masyarakat Arab pra Islam yang
disebut sebagai zaman Jahiliyah. Ketidakadilan itu berwujud perbudakan,
cksploitasi wanita, wanita yang tidak mendapatkan harta waris, penguburan
hidup-hidup bayi, menggunakan hukum rimba dan sebagainya. Lalu Islam
datang dan mengubah ketidakadilan semua itu, ada yang sifatnya dekonstruksi
dan ada yang hanya rekonstruksi, dengan prinsip “2/-Muhafadhotu 'ala gadimi
al-Shalih wa a/-Akhdzu bi 4/-Jadid a/-Ashlah” (memelihara tradisi Arab Pra
Islam yang baik dan mengambil tradisi baru berupa ajaran Islam yang lebih
baik).

Nilai-nilai baik yang beredar dalam Arab Pra Islam semisal setia kawan,
dermawan, patriotisme tetap dipertahankan setelah masuknya Islam (rekon-
struksi) dan ditambah nilai-nilai baru dari Islam seperti kesetaraan gender dan
penghargaan HAM mengganti kebiasaan-kebiasaan Arab tentang ckslpoi-

'3 Gideon Repi, “Teori-Teori Sosiohistoris,” https://www.slideshare.net/gideonrepi/teoriteori.

224 An-ANuha « Vol. 6, No. 2, Desember 2019



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

tasi wanita dan perbudakan (dekonstruksi).* Nilai-nilai rahmat dalam Islam
tersebut dapat kita gali dari Islam masa Rasulullah. Misalnya dalam piagam
madinah Rasul mengajarkan nilai-nilai kemanusiaan, persatuan, keadilan,
kedamaian, kebebasan memeluk agama, persaudaraan antar agama, toleransi,
keadilan, tidak membeda-bedakan (diskriminasi) dan menghargai kemaje-
mukan. Term-term tersebut banyak ditemukan juga dalam nash Al-Qur’an
dan Hadist.

Islam Rahmatan lil'alamin juga bisa kita lihat di Madinah. Madinah atau
dahulunya bernama Yastrib merupakan kota yang mempunyai tradisi yang
berbeda dengan Makkah. Pluralitas dan keberagaman lebih kompleks di Yastrib
daripada di Makkah. Rasul bersama masyarakat Yastrib membuat nota kesepa-
katan (perjanjian) untuk hidup bersama dengan komunitas lain yang berbeda,
sebagai sebuah masyarakat pluralistik yang mendiami wilayah yang sama,
melalui Piagam Madinah atau yang dikenal Saqifah Yastrib. Dengan dasar ini,
negara dan masyarakat Madinah yang dibangun oleh Nabi Muhammad meru-
pakan negara dan masyarakat yang kuat. Peristiwa hijrah telah menciptakan
keberagaman penduduk Madinah. Penduduk Madinah tidak terdiri dari suku
Aus, Khazraj, dan Yahudi, tetapi Muhajirin Quraisy dan suku-suku Arab lain
yang datang dan hidup bersama mereka di Madinah. Nabi menghadapi realitas
pluralitas, karena struktur masyarakat Madinah yang baru dibangun terdapat
beragam agama yaitu Islam, Yahudi, Kristen, Sabi'in dan Majusi, dan ada juga
golongan yang tidak bertuhan (azheis) dan bertuhan banyak (polytheists).
Struktur masyarakat yang pluralistik ini dibangun oleh Nabi melalui kesepa-
katan bersama antar suku dan komunitas lain yang disebut Saqifah Yastrib.

Dalam Saqifah Yastrib ini Nabi Muhammad bersama masyarakat
Madinah membangun secara bersama wawasan kebebasan, dibidang ekonomi,
agama, serta tanggung jawab sosial dan politik hidupp berdampingan secara
aman dan damai. Dalam Piagam tersebut juga menempatkan hak-hak indi-
vidu yaitu kebebasan memeluk agama, persatuan dan kesatuan, persaudaraan
(al-ukbhuwwah) antar agama, perdamaian dan kedamaian, toleransi, keadilan

(al-adalah), tidak membeda-bedakan (diskriminasi) dan menghargai kemaje-

4 Muhammad Harfin Zuhdi, “VISI ISLAM RAHMATAN LIL ‘ALAMIN,” AKADEMIKA:
Jurnal Pemikiran Islam 16, no. 2 (2011): 1. Lihat juga Khoirunnisaa Khoirunnisaa,
“Pendidikan Agama Sebagai Komponen Dasar Dalam Pembentukan Manusia Yang
Berkualitas,” An-Nuba : Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, Budaya dan Sosial 4, no. 1 (14 Juli
2017): 93-104. hteps://¢journal.staimadiun.ac.id/index.php/annuha/article/view/168/0

Vol. 6, No. 2, Desember 2019 o An-Auha « 225



Hawwin Muzakki

mukan"?

16 secara formal

Institusi "Sagifah Yastrib" yang berjumlah 47 pasal itu
mengatur hubungan sosial antara komponen masyarakat, yaitu: Pertama,
antara sesama muslim, walau berbeda suku, namun satu ummat (ummatan
wahidah) Kedua, hubungan antara komunitas muslim dengan non muslim
didasarkan pada prinsip berkehidupan yang baik, saling membantu ketika
diserang musuh, membela yang teraniaya, saling menasihati dan menghormati
kebebasan beragama. Secara umum, banyak nilai-nilai soaial lain yang terkan-
dung dalam Sagifah Yastrib.

Dari Saqifah Yastrib ini, setidaknya ada dua nilai dasar yang tertuang
sebagai dasar atau fundamental dalam mendirikan dan membangun negara
Madinah, yaitu: Pertama, prinsip kesederajatan dan keadilan (almusawwah
wal-adalah). Kedua, inklusivisme atau keterbukaan. Kedua prinsip ini, dita-
namkan dalam bentuk beberapa nilai humanis-universal lainnya, seperti:
konsistensi (i%dal), secimbang (fawazun), moderat (tawasut) dan toleransi
(tasamub). Kesemuanya menjadi landasan ideal sekaligus operasional dalam
menjalin hubungan sosial kemasyarakatan yang mencakup semua aspek kehi-
dupan, baik politik, ckonomi, maupun hukum. '”

Wajah Islam yang rahmat inilah, yang dibentuk oleh Nabi Muhammad di
Madinah kemudian bergeser di kemudian hari pasca meninggalnya Rasulullah.
Peneliti menemukan sebuah lompatan atau patahan sejarah, jati diri Islam saat
ini yang tidak sesuai dengan masa lalu. Kita akan melihat perubahan wajah
Islam yang rahmat ini menjadi wajah konflik yang ekstrim, melalui uaraiab-
uraian pembahasan selanjutnya.

2. Islam Pasca Nabi, Objektivitas dan Ashobiyah Bangsa Arab

Pasca meninggalnya Nabi Muhammad saw, wajah Islam yang Rabmatan
lil-alamin ter-objektif dan bertemu dengan bahan baku utama yaitu jati diri
Bangsa Arab. Bangsa Arab yang punya ciri khas. pada masa lalunya sering

s Masykuri Abdillah, “Gagasan dan Tradisi Bernegara dalam Islam: Sebuah Perspektif Sejarah
dan Demokrasi Modern,” Tashwirul Afkar, no. 7 (2000): 97. dan J. Suyuthi Pulungan,
Prinsip-prinsip pemerintaban dalam piagam Madinah ditinjan dari pandangan al-Quran
(RajaGrafindo Persada, 1994), 68.

' Ahmad Sukardja, Piagam Madinah dan Undang-Undang Dasar 1945: kajian perbandingan
tentang dasar hidup bersama dalam masyarakat yang majemuk (Penerbit Universitas
Indonesia, 1995), 47-57.

7 Hawwin Muzakki dan Khoirul Mudawinun Nisa, Sejarah Peradaban Islam Periode Klasik -
Modern (Ponorogo: CV Narta Karya, 2017),30-31.

226 An-ANuha « Vol. 6, No. 2, Desember 2019



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

hidup berpindah-pindah, dengan cuaca gurun yang panas dan terbatasnya
sumber daya alam baik air maupun makanan yang lain. Jiwa-jiwa petarung,
pemberani, serta sering mengunggulkan sukunya, watak itulah yang nantinya
juga sangat berpengaruh besar terhadap pemahaman ajaran Islam di masya-
rakat seluruh dunia'® dan naik turunnya sebuah peradaban Islam. Ibn Kholdun
menyebutnya dengan istilah ashobiyah (fanatik kesukuan).

Kemunculan Islam berwajah ideologi, dimulai dari faktor politik yang
terjadi pasca meninggalnya khalifah Utsman bin Affan yang mengakibatkan
penolakan Muawiyah bin Abi Sofyan (Gubernur Damaskus masa itu)
terhadap kekhalifahan yang baru yaitu Ali bin Abi Thalib. Gesekan kedua
kubu tersebut memunculkan perang shiffin dengan masing-masing pendu-
kungnya yang berakhir dengan arbitrase atau zzhkim. Pendukung Ali bin Abi
Thalib terpecah menjadi dua kubu yaitu syiah (pendukung Ali) dan Khawarij
(yang tidak mendukung Ali). Dari sanalah, persoalan ideologis yang pertama
kali muncul dan ekstrimitas ideologi tersebut semakin berkembang pesat dan
banyak jumlahnya, semisal syiah, asy’ariyah, mu’tazilah, Ikhwanul Muslimin,
Jamaah Tabligh dan sebagainya. *?

Sosiolog Islam, Ibn Khaldun menganalisis adanya pengaruh ashobiyah
terhadap banyaknya ideologi-ideologi yang menyebar saat ini. Hal tersebut
penulis tunjukkan, agar pembaca mengetahui bagaimana proses pelembagaan
Islam ideologis, yang berjalan bersama dengan ciri ashobiyah Bangsa Arab.
Ibn Kholdun menyebutkan moral badui dan berperadaban, terbagi ke dalam
dua macam; datang secara alami dan muncul dengan direkayasa. Menurutnya,
masyarakat badui lebih memiliki sifat pemberani ketimbang kalangan masya-
rakat kota. Ibn Khaldun menganalisa juga tentang “pengaruh iklim terhadap
moral manusia.” Wilayah yang diduduki oleh orang-orang dengan udara panas
seperti Sudan dan negara Arab, biasanya mercka kurang berhati-hati dan
banyak bergembira. Begitu juga dengan masyarakat yang berasal dari teluk.
Sedangkan penduduk yang wilayahnya kering biasanya mercka mempunyai
tabiat selalu merasakan kesedihan. Sebab utamanya, kemungkinan -masih
menurut pandangannya- karena mereka tinggal di wilayah dan daerah yang
iklimnya bisa mempengaruhi moral mereka.”

'8 Arab juga punya “Nalar Arab” yang dikritik oleh Abid al-Jabiri karena kecenderungannya
menggunakan nalar bayani (tekstualis) dengan ciri metode Qiyas.

19 W. Montgomery Watt, Pemikiran Teologi dan Filsafat Islam, ed. oleh Umar Basalim (Jakarra:
P3M, 1987), 6-7.
20 Abdurrahman Kasdi, “PEMIKIRAN IBNU KHALDUN DALAM PERSPEKTIF

Vol. 6, No. 2, Desember 2019 o An-AMuha « 227



Hawwin Muzakki

Arab Badui terbiasa mempertahankan diri dari musuh dan tantangan
yang setiap saat menghantui. Begitu juga dengan alam yang tidak bersahabat.
Mereka tidak pernah melepaskan senjatanya, karena setiap saat bahaya akan
mengancam. Dengan pengalaman ini, bangsa Arab menurut Ibn Khaldun
mampu merebut kekuasaan dari pihak lain dengan ‘ashabiyabnya. Kondisi
di atas, menurut Ibn Khaldun semakin lama mengalami pergeseran, dengan
bergantinya waktu. Struktur masyarakat Arab juga mengalami perubahan
berdasarkan perubahan orientasi dan sosiologi. Perubahan yang terjadi dalam
masyarakat, bukanlah merupakan pengaruh dari luar, melainkan merupakan
reaksi yang timbul dalam intern masyarakat yang menjadi tabiatnya.*'

Berbicara lebih lanjut mengenai ashobiyah atau watak peradaban bangsa
Arab, fenomena yang muncul ketika masa menjelang kelahiran Rasulullah,
disebut oleh Philip K. Hitti sebagai ayyam al-Arb (Hari-hari orang Arab).
ayyam al-Arb merujuk pada pertarungan antar suku demi mempertahankan
diri, hidup dan kehidupan sukunya, biasanya persoalan perebutan hewan
ternak, padang rumput atau mata air. Pertikaian ini mengakibatkan seringnya
terjadi peperangan, perampokan dan penyerangan. Meskipun orang Badui
siap untuk berperang, namun tidak serta merta berani mati, bukan seperti
yang sering kita dengar melalui buku sejarah orang Arab yang haus darah dan
kejam. Jadi, ayyam al-Arb merupakan cara alami orang Badui untuk mengen-
dalikan populasi penduduk yang hidup dalm semi kelaparan, serta menjadikan
peprangan scbagai jati diri serta watak sosial yang nnati juga berlanjut, atau
melekat pasca meninggalnya Rasulullah SAW. **

Kemampuan manusia yang memiliki ashobiyah yang tinggi ini besar
kemungkinan akan menaklukan kesatuan lain yangkurang memilikinya. Ikatan
kekeluargaan dalam suku Badui menciptakan ashobiyah. Karena dengan ikatan
kekeluargaan, manusia memiliki dorongan alamiah untuk melindungi kerabat
mereka diserang atau penindasan pihak lain. Agama penting, karena agama
menekan sifat ganas orang Badui. Singkatnya karena agama, kelompok yang
berorientasi kekeluargaan yang hidup dibawah kondisi lingkungan yang keras,
menyebabkan orang Badui tampil seperti gerombolan Jenghis Khan, zalim,
perkasa dan ingin serta mampu menghancurkan tiap musuhnya.

Ibn Kholdun semakin menguatkan argumen penulis bahwa Islam ideo-

SOSIOLOGI DAN FILSAFAT SEJARAH, Fikrah 2, no. 1 (2014): 17.
21 Kasdi.

22 Philip K. Hitti, History of The Arabs, from the Earliest Times to the Present, trans. oleh R. Cecep
Lukman Yasin dan Dedi Slamet Riyadi (Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2010), 110.

228 An-ANuha « Vol. 6, No. 2, Desember 2019



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

logis terobjektivitas dalam ashobiyah bangsa Arab yang nantinya tampak dari
dinasti-dinasti yang muncul karena persamaan suku, semisal dinasti Umayyabh,
dinasti Abbasiyah, dinasti Fatimiyah sechingga memunculkan konflik ekstri-
mitas yang terlembaga dalam aliran seperti asy’ariyah, mu’tazilah, Ikhwanul
Muslimin, Hizbut Tahrir, dan lainnya,

3. Islam Pasca Nabi, Kajian Internalisasi

Pasca kenabian, ideologi-ideologi ashobiyah yang menjadi ciri khas bangsa
Arab, terinternalisasi dalam kelembagaan secara formal maupun non formal
dan menjadi mainstream bagi tatanan baru bagi seluruh aspek dunia. Era
modern ini, Islam ideologis sudah menjelma dalam berbagai bentuk dengan
banyak varian dan macamnya. Hal ini mengingatkan kita pada hadist tentang
terpecahnya umat Islam menjadi beberapa golongan. Berikut salah satu hadist
yang memberitakan hal tersebut, yang diriwayatkan oleh Abu Dawud dalam
kitab as-Sunnah, I-Bab Syarhus Sunnah no. 4596

Hadits Abu Hurairah Radhiyallahu anhu

s Soln ) s srorb o &
écsxﬂdﬂ\ )Ju)c\,lc \&aﬂ‘d‘}w)db dbojﬁd\up

Gy (8 ) 6-"-‘ de bl 555 ¢85 Cpnny (et ) 6-*’-‘

Zro s0 oo s s // ° wg /‘ /e// //a

.ASJ%W) “:‘%JCLSA‘ d{uz.:)@‘)f

Dari Abu Hurairah Radhbiyallabu anhu, ia berkata: “Rasulullah Shal-
lallabu alaihi wa sallam telah bersabda, ‘Kaum Yabudi telah terpecah
menjadi tujuh pulub satu (71) golongan atan tujub pulub dua (72) golon-
gan, dan kaum Nasrani telah terpecah menjadi tujub pulub satu (71) atau
tujub pulub dua (72) golongan, dan ummatku akan terpecah menjadi tujuh
pulub tiga (73) golongan.

Islam pasca kenabian hadir dengan ideologi-ideologi yang terkurung
dalam “penjara” kebenaran dalam strukeur kelembagaan sebuah aliran. Lantas,
tidak heran jika masing-masing aliran membenarkan golongannya sendiri
dengan menyandarkan kepada alasan logis beserta dalilnya. Hal tersebut bera-
kibat buruk terhadap penyerangan aliran tertentu, yang berlainan dengannya,
tentunya dengan argumen logis beserta dalilnya pula. Islam yang hadir di era
pasca kenabian ini muncul dengan berbagai wajah dan simbol-simbol yang
mengikat. Misalnya: Islam harus hadir dalam setiap tatanan pemerintahan,
maka lahirlah konsep politik dalam Islam bahwa harus memakai sistem

Vol. 6, No. 2, Desember 2019 o An-AMuha « 229



Hawwin Muzakki

Khilafah, sedangkan pemerintahan yang demokrasi dianggap kafir dan juga
sesat. Islam harus menegakan hukum sesuai syariah yang berlaku seperti
potong tangan dan rajam, sedangkan penggunaan hukum positif dan penjara
merupakan bid’ah dan tidak ada pada zaman rasul, dan sebagainya.

Berikut bagan mengenai kajian eksternalisasi, objektivasi dan
internalisasi dalam perspekrif teori Peter L. Berger yang terjadi masa kenabian
dan pasca kenabian.

Objektifitas

¢ Ashobiyah

e |slam

rohmatan ideologi
lil'alamin

Eksternalisasi Internalisasi

Gambar 1. Proses Konstruksi Sosial Masa Nabi-Pasca Nabi

e |deologi-

4. Islam Nusantara

Ajaran Islam dalam kaca mata universal, Islam dikatakan agama yang
sering konflik secara intern maupun ekstern, Islam dikatakan sebagai agama
teroris yang sering membuat gaduh masyarakat dunia, Islam dikatakan agama
yang tradisional dan tidak menerima modernitas, dan sebagainya. Kajian sosi-
ologis Peter L. Berger mengatakan bahwa ada pengaruh konstruksi masyarakat
terhadap ajaran Islam. Islam menemukan solusi dari tuduhan-tuduhan negatif
tersebut dari lokal. Islam lokal menjadi sebuah solusi jawaban mengenai perpe-
cahan di antara umat Islam. Islam lokal ditemui sebagai basis moderat, plural
dan damai. Seperti Islam di Indonesia, dengan berbagai suku, ras, bangsa dan
agama.

Islam Indonesia (Islam Nusantara) menemukan harmoni dan kedamaian
dalam kehidupannya. Setiap orang hidup berdampingan rukun, damai dalam
menjalankan setiap aktivitas kemanusiaannya. Dalam hidup, masyarakat di
Indonesia tidak lagi memikirkan agamanya apa? Sukunya mana? Atau dari
golongan kaya maupun bukan? Semua bersatu padu dan bergotong royong
untuk kemajuan negara Indonesia dengan semboyan Bhinneka Tunggal ITka
(Berbeda-beda, tetapi tetap Satu Jua).

Islam Nusantara mempunyai ciri-ciri yang khas dan beda dengan Islam

230 An-Nuha « Vol. 6, No. 2, Desember 2019



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

transnasional. Ciri khas tersebut diambil dari tiga hal penting. Pertama,
karakter bangsa yang salah satunya dipengaruhi oleh etika jawa. Kedua,
masuknya Islam ke Indonesia melalui jalan damai, seperti yang telah dilakukan
oleh wali songo diantaranya melalui kesenian maupun pernikahan. Ketiga,
sejarah masa lampau tentang Indonesia antara agama Hindu dan Budha yang
hidup saling berdampingan, berinteraksi dan berakulturasi.

5. Islam Nusantara, Kajian Eksternalisasi

Dalam penyebaran Islam di Nusantara terdapat kesimpulan beberapa
strategi yang dilakukan, schingga Islam lebih mudah diterima dibandingkan
dengan agama lain. Penyebaran Islam yang dilakuakn tersebut lewat jalan
damai dan tanpa paksaan. Diantara strategi penyebaran islam tersebut adalah:

Pertama, melalui jalur perdagangan. Para penyiar agama Islam menye-
barkan ajarannya melalui perdagangan dengan melakukan interaksi dari negeri
seperti Persia, Arab, Anak Benua India, Melayu, dan Cina yang berlangsung
lama, membuat komunitas Islam semakin berwibawa, dan pada akhirnya
membentuk masyarakat muslim.

Kedua, melalui jalur dakwah bi al-hal yang dilakukan oleh para muballigh
yang merangkap tugas menjadi pedagang. Proses dakwah tersebut pada
mulanya dilakukan secara individual. Mereka melaksanakan kewajiban-kewa-
jiban syari’at Islam dengan memperhatikan kebersihan, dan dalam pergaulan
mercka menampakan sikap sederhana.

Ketiga, melalui jalur perkawinan, yaitu perkawinan antara pedagang
Muslim, muballigh dengan anak bangsawan Nusantara. Berawal dari keca-
kapan ilmu pengetahuan dan pengobatan yang didapati dari tuntunan hadits
Nabi Muhammad Saw. ada di antara kaum muslim yang berani memenuhi
sayembara yang diadakan oleh raja dengan janji, bahwa barang siapa yang dapat
mengobati puterinya apabila perempuan akan dijadikan saudara, sedangkan
apabila laki-laki akan dijadikan menantu. Dari perkawinan dengan puteri raja
lah Islam menjadi lebih kuat dan berwibawa.

Keempat, melalui jalur pendidikan. Setelah kedudukan para pedagang
mantap, mereka menguasai kekuatan ekonomi di bandar-bandar seperti
Gresik. Pusat-pusat perekonomian itu berkembang menjadi pusat pendidikan
dan penyebaran Islam. Pusat-pusat pendidikan dan dakwah Islam di kerajaan
Samudra Pasai berperan sebagai pusat dakwah pertama yang didatangi pelajar-
pelajar dan mengirim muballigh lokal, di antaranya mengirim Maulana Malik

Vol. 6, No. 2, Desember 2019 o An-AMua » 231



Hawwin Muzakki

Ibrahim ke Jawa. #

Kelima, melalui jalur kultural. Awal mulanya kegiatan islamisasi selalu
menghadapi benturan dengan tradisi Jawa yang banyak dipengaruhi Hindu-
Budha. Setelah kerajaan Majapahit runtuh kemudian digantikan oleh kerajaan
Islam. Di Jawa Islam menyesuaikan dengan budaya lokal sedang di Sumatera
adat menyesuaikan dengan Islam. **

Islam terus berkembang dan menyebar dari masa ke masa hingga sekarang
melalui tahapan-tahapan dan jasa para mubaligh. Di Pulau Jawa, para ulama
penyebar Islam tergabung dalam Wali Songo (Sembilan Wali), yang terdiri
atas Maulana Malik Ibrahim (Sunan Gresik), Raden Rahmat (Sunan Ampel),
Maulana Makdum Ibrahim (Sunan Bonang), Raden Sahid (Sunan Kalijaga),
Syarif Hidayatullah (Sunan Gunung Jati), Raden Qasim (Sunan Drajad),
Raden Paku (Sunan Giri), Ja'far Shadiq (Sunan Kudus), Raden Umar Said

(Sunan Muria).?

6. Islam Nusantara, Kajian Objektivitas (Pluralitas dan Etika Jawa)

Penulis menemukan setidaknya ada dua sumber objektivitas Islam Nusan-
tara yang berasal dari masyarakat Indonesia, yaitu ajaran pluralitas dan etika
jawa. Pertama, ajaran pluralitas yang didapatkan dari nenck moyang terda-
hulu bangsa Indonesia. Indonesia dalam kacamata sejarah panjangnya, tentu
mendapat pengaruh besar dari agama Hindu dan Budha sebelum masuk dan
berkembangnya agama Islam. Hindu dan Budha pada masa itu, juga hidup
berdampingan secara damai di Nusantara, yang diabadikan dalam semboyan
bangsa “Bhinncka Tunggal Ika”.

Pertama, Bhinneka Tunggal Ika itu merupakan sebuah karya sastra agama
yang diambil dari kitab Sutasoma karya Mpu Tantular, dengan kalimat leng-
kapnya sebagai berikut: Rwancka dhatu winuwus Buddha Wiswa, Bhinnéki
rakwa ring apan kena parwanosen, Mangka ng Jinatwa kalawan Siwatatwa
tunggal, Bhinnéka tunggal ika tan hana dharma mangrwa. Konon agama
Buddha, Hindu dan Siwa merupakan ajaran zat yang berbeda, namun nilai-

2 Hawwin Muzakki dan Khoirul Mudawinun Nisa, “Basis Transformasi Tradisi Pesantren
Salaf di Era Modern (Kajian Semiotika Barthes dan Dekonstruksi Derrida),” QALAMUNA:
Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Agama 12, no. 1 (2020): 91-105.

4 Achmad Syafrizal, “SEJARAH ISLAM NUSANTARA,” Islamuna: Jurnal Studi Islam 2, no.
2 (5 Desember 2015): 241-42, https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.664.

25 Ashadi Ashadi, “Dakwah Wali Songo Pengaruhnya Terhadap Perkembangan Perubahan
Bentuk Arsitektur Mesjid Di Jawa (Studi Kasus : Mesjid Agung Demak),” Nalars 12, no. 2
(31]Juli 2013): 3, hteps://doi.org/10.24853/nalars.12.2.%p.

232 An-ANuha « Vol. 6, No. 2, Desember 2019



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

nilai mengajaran kebenaran Jina (Buddha), Hindu dan Siwa adalah tunggal.
Terpecah belah , tetapi satu jualah itu. Artinya tidak ada kerancuan dalam
kebenaran. Ajaran luhur peninggalan nenck moyang terdahulu tersebut meng-
ajarkan bangsa Indonesia mengerti betul arti perbedaan dan keberagaman,
serta menyelesaikannya dengan jalan damai (persatuan). Islam Nusantara juga
terpengaruh ajaran neneck moyang tersebut, karena konstruksi dari masyarakat
sekitar.

Kedua, mengenai moral atau etika Jawa yang khususnya berpengaruh
terhadap agama Islam. Uniknya, budaya jawa ini semakin meneguhkan identi-
tasnya ketika berinteraksi dengan ajaran lain. Jawa, saat mendapat “serangan”
dari budaya hindhu, budha dan Islam, semakin meneguhkan identitasnya
dengan banyaknya akulturasi budaya yang terjadi. Munculnya slametan, piton-
piton, islam kejawen, bukti dari itu semua. Memang etika jawa ini muncul
dengan prinsip harmoni. Bahagia dalam perspektif jawa bisa tercipta jika
terjadi harmoni dalam 3 hal, yaitu: masyarakat, alam dan adi kodrati.

Harmoni terhadap masyarakat misalnya Orang jawa akan menghindari
debat, marah-marah ataupun emosi meluap-luap dengan terbuka. Dalam
sebuah keputusan, walaupun sejatinya tidak setuju, beberapa orang jawa akan
menerima keputusan ketika forum terbuka. Namun, di belakang forum jika
ada orang yang tidak setuju, akan melakukan protes berupa rasan-rasan, gosip,
atau mengungkapkan alasan ketidaksetujuannya melalui warung kopi maupun
perkumpulan yang lain dan juga tindakan-tindakan lainnya. Schingga seperti
falsafah jawa yang memaknai simbol blangkon di kepala, rata di depan namun
“mentul” di belakang, dengan maksud menghindari debat terbuka untuk
menciptakan harmoni di dalam masyarakat.

Harmoni terhadap alam. Bagaimana masyarakat jawa juga menciptakan
kebahagiaan melalui keselarasan dengan alam. Ular sawah bagi pertanian orang
jawa bukan merupakan musuh, melainkan sahabat yang harus dipelihara dan
dijaga, karena dapat mencegah merebaknya pertumbuhan tikus. Permasalahan
alam dicari penyelesaiannya dengan alam, tidak perlu pemakaian racun untuk
mengendalikan hama tikus, serta mengurangi pemakaian pupuk konvensi-
onal agar serangga-serangga yang dibutuhkan tanaman tetap hiduo. Seperti
penyiapan sesajen yang ditaruh di pinggir-pinggir persawahan, untuk menjadi
makanan serangga-serangga kecil schingga tidak mengganggu pertumbuhan
padi.

Harmoni terhadap adikodrati (ghoib). Orang jawa mempercayai ada
kekuatan lain di luar diri manusia. Sehingga dalam adat istiadatnya memper-

Vol. 6, No. 2, Desember 2019 o An-Auha « 233



Hawwin Muzakki

cayai hal-hal yang adikodrati (ghoib). Adanya sesajen dalam tindakannya,
bukan malah mengusir maupun mengganggu mahkhluk ghoib tersebut,
memberikan pengertian pada kita bahwa orang Jawa juga memelihara harmoni
dengan hal-hal yang ghoib. Pengaruh besar ajaran pluralitas dan etika Jawa di
atas menjadikan ajaran Islam Nusantara yang bersifat moderat, plural, rukun

dan damai.?®

7. Islam Nusantara, Kajian Internalisasi

Pengaruh objektivitas kondisi plural bangsa Indonesia dan sumber etika
dari jawa membuat pemahaman baru tentang agama Islam, yaitu Islam moderat.
Kalangan NU menyebutnya sebagai Islam Nusantara, sedangkan Muhamma-
diah menamakannya Islam berkemajuan, dan MUI mengatakan Islam washat-
hiyyah. Pemahaman moderat menyeru kepada dakwah Islam yang toleran,
menentang segala bentuk pemikiran yang liberal dan radikal. Islam yang
moderat dalam kehidupan keagamaan, kemasyarakatan, kebangsaan, dan kene-
garaan. Sikap moderat adalah bentuk manifestasi ajaran Islam sebagai rahmatan
lil alamin. Akhirnya memunculkan gagasan moderasi Islam nusantara dengan
ciri-ciri atau karakeer nilai sebagai berikut:*’

a. Tawassuth (mengambil jalan tengah), yaitu pemahaman dan penga-
malan yang tidak #7#h (berlebih-lebihan dalam beragama) dan zafrizh
(mengurangi ajaran agama);

b.  Tawizun (berkescimbangan), yaitu pemahaman dan pengamalan
agama secara seimbang yang meliputi semua aspek kehidupan, baik
duniawi maupun ukhrawi, tegas dalam menyatakan prinsip yang dapat
membedakan antara inhiraf (penyimpangan) dan ikbtilaf (perbe-
daan);

c.  I'tidil (lurus dan tegas), yaitu menempatkan sesuatu pada tempatnya
dan melaksanakan hak dan memenuhi kewajiban secara proporsional;

¢ Franz Magnis Suseno, Etika Jawa: Sebuah Analisa Falsafi tentang Kebijaksanaan
Hidup Jawa (Jakarta: Gramedia, 1984), 85, http://www.bukabuku.com/browses/
product/9789794030059/etika-jawa-scbuah-analisa-falsafi-tentang-kebijaksanaan-hidup-
jawa.html. Lihat juga Musthofa Musthofa, “Islam Nusantara Dalam Tinjauan Tafsir Izwaji,”
An-Nuba : Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, Budaya dan Sosial 5, no. 2 (20 Desember 2018),
http://¢journal.staimadiun.ac.id/index.php/annuha/article/view/267.

27 Afrizal Nur, “Konsep Wasathiyah Dalam Al—QLlran;(Studi Komparatif Antara Tafsir Al-
Tahrir Wa At-Tanwir Dan Aisar At-Tafasir),” Jurnal An-Nur 4, no. 2 (2016): 5. Lihat juga
Khoirul Mudawinun, “Integrasi Nilai-Nilai Moderasi pada Pendidikan Anak Usia Dini
Berbasis Living Values Education (LVE),” dalam Proceedings of Annual Conference for Muslim
Scholars, 2018, 726.

234 An-ANuha « Vol. 6, No. 2, Desember 2019



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

d.  Tasdmub (toleransi), yaitu mengakui dan menghormati perbedaan,
baik dalam aspek keagamaan dan berbagai aspek kehidupan lainnya;

e. Musiwah (egaliter), yaitu tidak bersikap diskriminatif pada yang lain
disebabkan perbedaan keyakinan, tradisi dan asal usul seseorang;

f.  Sydra (musyawarah), yaitu setiap persoalan diselesaikan dengan jalan
musyawarah untuk mencapai mufakat dengan prinsip menempatkan
kemaslahatan di atas segalanya;

g Ishlih (reformasi), yaitu mengutamakan prinsip reformatif untuk
mencapai keadaan lebih baik yang mengakomodasi perubahan dan
kemajuan zaman dengan berpijak pada kemaslahatan umum (ash-
lahah ammah) dengan tetap berpegang pada prinsip al-mubafazhah
ala al-qadimi al-shalih wa al-akhdzu bi al-jadidi al-ashlah (melesta-
rikan tradisi lama yang masih relevan, dan menerapkan hal-hal baru
yang lebih relevan);

h.  Aulawiyah (mendahulukan yang prioritas), yaitu kemampuan meng-
identifikasi hal ihwal yang lebih penting harus diutamakan untuk
diimplementasikan dibandingkan dengan yang kepentingannya lebih
rendah;

i.  Tathawwur wa Ibtikir (dinamis dan inovatif ), yaitu selalu terbuka
untuk melakukan perubahan-perubahan sesuai dengan perkem-
bangan zaman serta menciptakan hal baru untuk kemaslahatan dan
kemajuan umat manusia;

j. Tabadhdhur (berkeadaban), yaitu menjunjung tinggi akhlak mulia,
karakter, identitas, dan integritas sebagai kbairu ummah dalam kehi-
dupan kemanusiaan dan peradaban.

Berikut bagan mengenai kajian eksternalisasi, objektivasi dan internalisasi
dalam perspekrif teori Peter L. Berger yang terjadi di Nusantara.

Vol. 6, No. 2, Desember 2019 o An-Auha « 235



Hawwin Muzakki

Objektifitas

e Plural & Etika
Jawa

* Moderasi
Islam
Nusantara

e |slam Masuk
Nusantara
secara Damai

Eksternalisasi

Gambar 2. Proses Konstruksi Sosial Islam Nusantara

Internalisasi

Islam Nusantara lahir dengan wajah yang akomodatif, toleran, damai
dan pluralism. Wajah Islam Nusantara tersebut dibuktikan dengan dakwah
Islam yang tanpa perang, melainkan dengan jalan dakwah, seni, pernikahan,
akulturasi budaya dan sekarang hampir seluruh masyarakat Indonesia meme-
luknya. Artinya, dalam perspektif sejarah masyarakat Indonesia menerima
Islam sebagai agama yang tidak berwajah radikal, ekstrim dan fundamental,
melainkan agama yang menawarkan toleransi tinggi terhadap perbedaan-
perbedaan. Sangat rasional ketika masyarakat Indonesia pada wakeu itu tidak
berpikir panjang untuk memeluk agama Islam.

Untuk menginternalisasi wajah Islam Nusantara yang penuh dengan kein-
dahan toleransi, kita perlu memperkenalkan secara konkrit berbagai macam
bentuk perbedaan yang ada di Indonesia, dari mulai agama, suku, budaya,
bahasa, ras, golongan, etnis dan sebagainya. Islam Nusantara adalah gambaran
agama Islam yang anti terhadap konflik apalagi aksi radikal dan terorisme.
Islam dengan wajah yang memposisikan perbedaan sebagai suatu rahmat,
sangat relevan dengan karakteristik masyarakat Indonesia dengan Etika Jawa-
nya. Islam Nusantara memiliki akar sejarah sikap akomodatif dan toleran yang
kuat dalam tradisi masyarakat Indonesia yang terekam dengan Istilah “Bhineka
Tunggal Ika” terdapat dalam kitab Kakawin Sutasoma karangan Mpu Tantular.
Islam yang mengajarkan rabmatan lil alamin datang pada masyarakat Indo-
nesia yang memiliki sikap toleran sebagai watak dasar suku-suku bangsanya
merupakan perpaduan sempurna terwujudnya Islam Nusantara di Indonesia.

D. KESIMPULAN

Perubahan wajah Islam yang tadinya rahmatan, menjadiideologi menggu-

236 An-Nuha « Vol. 6, No. 2, Desember 2019



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

nakan pembacaan analisis teori kontruksi sosial disimpulkan sebagai berikut:
Pertama, secara eksternalisasi Islam di awal pertumbuhannya dan perkembang-
annya yang disampaikan oleh Nabi Muhammad membawa ajaran rabmatan
lilalamin dengan menghapus nilai-nilai diskriminasi dan ketidakadilan yang
bersumber dari tradisi bangsa Arab. Kedua, nilai rohmat tersebut terobjektivi-
kasi oleh sifat khas bangsa Arab yaitu ashobiyah (fanatik kesukuan). Ketiga, sifat
ashobiyah bangsa arab tersebut terinternalisasi ke dalam masyarakat melalui
ckstrimitas-ekstrimitas, konflik-konflik kepentingan dan kekuasaan dengan
corak ideologi yang bervariasi. Lahirlah wajah islam dengan banyak ideologi-
ideologi (jabariyah, qodariyah, mu’tazilah, ikhwanul muslimin, hizbut tahrir,
jamaah tabligh, dll) yang menyebar ke seluruh penjuru dunia hingga saat ini.

Pemahaman yang sama menggunakan Teori Konstruksi Sosial oleh Peter
L. Berger untuk membaca Islam Nusantara, yang ditemukan oleh penulis
mempunyai wajah moderat dan damai. Temuan ini bertujuan untuk mengem-
balikan Islam yang ideologi menjadi rabmatan lilalamin kembali. Kajian
tentang Islam Nusantara disimpulkan sebagai berikut: Perzama, Islam datang
di Indonesia melalui jalan damai dengan saluran pernikahan, perdagangan,
kesenian, dakwah, pendidikan dan kultural. Kedua, ajaran Islam akhirnya
terobjektivasi oleh masyarakat Indonesia yang plural pada waktu itu dan terpe-
ngaruh oleh sumber utama berupa “etika jawa”. Sehingga dalam kesehariannya
mencintai nilai-nilai moderasi dan menghindari konflik. Keziga, sifat plural
dan menjaga keharmonisan dalam etika jawa tersebut tertanam karakeer nilai-
nilai moderasi yaitu: Tawassuth, Tawdizun, I'tidal, Tasimub, Musdwah, Syira,
Ishlih, Aulawiyah, Tathawwur wa Ibtikir dan Tahadbdbur. Peneliti mene-
mukan yang tetap dalam Islam adalah sifat damai dan moderat (menjadi peng-
gerak atau ruh) yang ditemukan dalam Islam Masa Nabi dan Islam Nusantara.
Sedangkan yang berubah berupa ajaran-ajaran Islam yang mengandung ideo-
logi ekstrimisme, fundamentalis, radikal karena terpengaruh konflik kepen-
tingan tertentu atau keinginan untuk berkuasa, yang terjadi ketika masa perlu-
asan Islam dan munculnya aliran ideologi Islam transnasional.

Vol. 6, No. 2, Desember 2019 o An-AMuha « 237



Hawwin Muzakki

DAFTAR PUSTAKA

Abdillah, Masykuri. “Gagasan dan Tradisi Bernegara dalam Islam: Sebuah
Perspektif Sejarah dan Demokrasi Modern.” Tashwirul Afkar, no. 7
(2000).

Ashadi, Ashadi. “Dakwah Wali Songo Pengaruhnya Terhadap Perkembangan
Perubahan Bentuk Arsitektur Mesjid Di Jawa (Studi Kasus : Mesjid
Agung Demak).” Nalars 12, no. 2 (31 Juli 2013): 153467. https://
doi.org/10.24853/nalars.12.2.%p.

Berger, Peter L. Langit Suci (Agama Sebagai Realitas Sosial). Jakarta: LP3ES,

1991.
Berger, Peter L., dan Thomas Lukhmann. 7afsir Sosial atas Kenyataan. Jakarta:
LP3ES, 1990.

Bungin, Burhan. Konstruksi Sosial Media Massa: Kekuatan Pengarubh Media
Massa, Tklan Televisi dan Keputusan Konsumen serta Kritik Terhadap
Peter L. Berger & Thomas Luckmann. Jakarta: Kencana, 2010.

Franz Magnis Suseno. Etika Jawa: Sebuah Analisa Falsafi tentang Kebijaksanaan
Hidup Jawa. Jakarta: Gramedia, 1984. http://www.bukabuku.com/
browses/product/9789794030059/ctika-jawa-sebuah-analisa-
falsafi-tentang-kebijaksanaan-hidup-jawa.html.

Gideon Repi. “Teori-Teori Sosiohistoris.” Education, 03:05:32 UTC. https://
www.slideshare.net/gideonrepi/teoriteori.

Harold, Rudy. “Agama dan Pembentukan Realitas dalam Pandangan Peter
Ludwig Berger” Cakrawala 5, no. 1 (2016).

Hawwin Muzakki, dan Khoirul Mudawinun Nisa. Sejarab Peradaban Islam
Periode Klasik - Modern. Ponorogo: CV Nata Karya, 2017.

Kasdi, Abdurrahman. “PEMIKIRAN IBNU KHALDUN DALAM
PERSPEKTIF SOSIOLOGI DAN FILSAFAT SEJARAH.” Fikrah
2,no.1(2014): 17.

Khoirunnisaa, Khoirunnisaa. “Pendidikan Agama Sebagai Komponen Dasar
Dalam Pembentukan Manusia Yang Berkualitas.” 47-Nuba : Jurnal
Kajian Islam, Pendidikan, Budaya dan Sosial 4, no. 1 (14 Juli 2017):
93-104.

M.Poloma, Margaret. Sosiologi kontemporer. Jakarta: Rajawali Press, 1984.
Mudawinun, Khoirul. “Integrasi Nilai-Nilai Moderasi pada Pendidikan

238 An-ANuha « Vol. 6, No. 2, Desember 2019



MENGUKUHKAN ISLAM NUSANTARA

Anak Usia Dini Berbasis Living Values Education (LVE).” Dalam
Proceedings of Annual Conference for Muslim Scholars, 721-730,
2018.

Musthofa Musthofa. “Islam Nusantara Dalam Tinjauan Tafsir Izwaji” An-
Nuha : Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, Budaya dan Sosial 5, no. 2
(20 Desember 2018). http://cjournal.staimadiun.ac.id/index.php/

annuha/article/view/267.

Muzakki, Hawwin, dan Khoirul Mudawinun Nisa. “Basis Transformasi
Tradisi Pesantren Salaf di Era Modern (Kajian Semiotika Barthes dan
Dekonstruksi Derrida).” QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial,
dan Agama 12, no. 1 (2020): 91-105.

Nur, Afrizal. “Konsep Wasathiyah Dalam Al-Quran;(Studi Komparatif

Antara Tafsir Al-Tahrir Wa At-Tanwir Dan Aisar At-Tafasir).” Jurnal
An-Nur 4, no. 2 (2016).

Peter L. Berger, dan Thomas Luckmann. Tafsir Sosial Atas Kenyataan: Sebuah
Risalab Tentang Sosiologi Pengetahuan. Jakarta: LP3ES, 1990.

Philip K. Hitti. History of The Arabs, from the Earliest Times to the Present.
Diterjemahkan oleh R. Cecep Lukman Yasin dan Dedi Slamet
Riyadi. Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2010.

Pulungan, J. Suyuthi. Prinsip-prinsip pemerintahan dalam piagam Madinah
ditinjan dari pandangan al-Quran. RajaGrafindo Persada, 1994.

Sukardja, Ahmad. Piagam Madinah dan Undang-Undang Dasar 1945: kajian
perbandingan tentang dasar hidup bersama dalam masyarakat yang
majemuk. Penerbit Universitas Indonesia, 1995.

Susanto, Dwi. “Pengantar Ilmu Sejarah” Surabaya: UIN Sunan Ampel
Surabaya, 2014.

Syafrizal, Achmad. “SEJARAH ISLAM NUSANTARA? Islamuna: Jurnal
Studi Islam 2, no. 2 (5 Desember 2015): 235-53. hreps://doi.
org/10.19105/islamuna.v2i2.664.

Syam, Nur. Is/am Pesisir. Yogyakarta: LKiS Pelangi Aksara, 2005.

W. Montgomery Watt. Pemikiran Teologi dan Filsafat Islam. Disunting oleh
Umar Basalim. Jakarta: P3M, 1987.

Zuhdi, Muhammad Harfin. “VISI ISLAM RAHMATAN LIL ‘ALAMIN.”
AKADEMIKA: Jurnal Pemikivan Islam 16, no. 2 (2011): 149-70.

Vol. 6, No. 2, Desember 2019 o An-Auha « 239



