nll

FI'EI.—

L

TRADISI MAANTAR PATALIAN PADA
PERKAWINAN MASYARAKAT ADAT
BANJAR KALIMANTAN SELATAN (TELAAH
ANTROPOLOGIS DAN SOSIOLOGIS)

Arie Sulistyoko dan Anwar Hafidzi
Fakultas Syariah UIN Antasari Banjarmasin
ariesulistyoko5 1 @gmail.com; anwar.hafidzi@uin-antasari.ac.id

ABSTRAK

A.

The marriage in Indonesia is usually done with customary rules, one of
which is the Banjar tribe who still has a strong culture in the process of
marriage ceremony. In practice in Indonesia, in addition to following
religious regulations, tradition also becomes important, as practiced by the
people of Banjar when conducting marriages filled with various customs
both before, shortly or after marriages are conducted. The application of
the procession, the benchmark is honesty itself, where if the total honesty
requested is not met by men, then the girl’s family prefers to cancel it. In
this condition, the local people’s customary approach is the benchmark in
the traditional Banjar marriage system.

Keywords: Marriage, Maantar; Patalian; Tradition; Banjar

PENDAHULUAN

Islam merangsang orang untuk menikah karena banyak argumen seperti

bentuk dorongan. terkadang pernikahan adalah sunnah dari instruksi Nabi
kepada mereka yang harus dia ikuti.! Pernikahan adalah bagian dari cara

' Syaikh Sulaiman Ahmad Yahya Al-Faifi, Ringkasan fikih sunnah Sayyid Sabig (Jakarta:

G



Arie Sulistyoko dan Anwar Hafidzi

hidup yang sangat penting bagi seseorang.

Perkawinan ialah cara terbaik untuk memenuhi sifat manusia, untuk
menyampaikan hasrat dan melepaskan hasrat seksual mereka.> Pernikahan
adalah cara terbaik untuk melahirkan keturunan, berlipat ganda generasi
dan terus hidup dengan merawat mereka yang diperintah oleh Islam.’ Ini
terkandung dalam kata-kata Nabi Suci, yang berarti: "Dari Anas ibn Malik ra,
dia berkata: Utusan Allah (semoga damai besertanya) memerintahkan kita
untuk menikah / menikah dan melarangkita untuk tak menikah. Dia berkata
: "Menikah dengan wanita yang memiliki banyak anak dan memiliki cinta
yang besar, karena saya bangga dengan para Nabi sebelum hari kiamat.". (HR
Ahmad dan dishahihkan oleh Ibnu Hibban).*

Perkawinan di Indonesia cenderung dilakukan oleh aturan adat, salah
satunya adalah suku Banjar yang masih menggunakan budaya dalam hal
upacara perkawinan. Dalam praktiknya, selain menaati aturan agama, tradisi
juga menjadi penting, seperti yang selalu dipraktikkan oleh masyarakat
Banjar ketika melakukan pernikahan yang penuh dengan berbagai kebiasaan
baik sebelum, sesaat atau setelah pernikahan dilakukan. Perkawinan orang-
orang Banjar didasarkan pada pandangan hidup orang-orang Banjar, adalah
agama Islam, budaya lokal, dan lingkungan tempat mereka tinggal. Ketiganya
telah terintegrasi, jadi jika kita berbicara tentang adat-istiadat pernikahan kita
berbicara tentang cara hidup masyarakat Banjar, Kalimantan Selatan, yang
telah menjadi pola perilaku, dan perilaku itu selalu diulang.

Pada perkawinan adat Banjar penghormatan terhadap posisi wanita
sangatlah besar. Hal ini ditunjukkan dengan acara demi acara yang banyak
berpusat di rumah calon mempelai wanita. Dalam sistem perkawinan adat
adat Banjar Kalimantan Selatan setelahnya melalui proses lamaran atau
disebut Badatang, jika lamaran telah diterima maka pembahasan selanjutnya
adalah membahas jumlah jujuran (mas kawin) yang diinginkan oleh keluarga
calon istri dan disetujui oleh keluarga calon suami. Dan juga dalam perte-
muan ini sekaligus membahas tentang waktu maantar jujuran, pernikahan
dan upacara pernikahan.’

Pustaka Al-Kautsar, 2013), 402.

Faizal Amin, “Sex Education Dalam Paradigma Pendidikan Islam,” Tarbiyatuna: Jurnal
Pendidikan Islam 9, no. 1 (2016): 78-96.

Al-Faifi, Ringkasan fikih sunnah Sayyid Sabiq, 403.

¢ Al Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalani, Bulughul Maram Min Adillatil Abkam Alib Bahasa
Abmad Najieh (Semarang: Pustaka Nuun, 2011), 272-273.

5 Gusti Mahfudz, Pola Perkawinan Adat Banjar Di Kalimantan Selatan (Yogyakarta: Lembaga

w

20 An-Muha « Vol. 7, No. 1, Juli 2020



TRADISI MAANTAR PATALIAN PADA PERKAWINAN ...

Dalam pernikahan tradisional Banjar, penghargaan terhadap posisi
perempuan sangat besar. Hal ini ditunjukkan oleh acara demi acara yang
banyak berpusat di rumah calon pengantin wanita. Dalam skema perkawinan
adat Banjar di Kalimantan Selatan setelah melalui proses lamaran atau disebut
Badatang, jika lamaran telah diterima maka selanjutnya membicarakan total
jujuran (mas kawin) yang diinginkan oleh keluarga calon istri dan disetujui
oleh keluarga calon suami. Selain itu membicarakan tentang waktu jujuran,
pernikahan dan upacara pernikahan

Baantar jujuran dalam adat Banjar ialah menandai hadiah, tanda telah
menerima salam, di mana maantar jujuran tidak hanya total uang yang
diberikan, tetapi disertai dengan persediaan barang-barang penting untuk
pengantin wanita biasanya diperlukan oleh pengantin diberikan oleh
mempelai laki-laki.® Thwalnya ialah jujuran lain syarat untuk menikah. Tidak
ada yang menuntut jujuran dalam peraturan agama apa pun. Bahkan dalam
ajaran Islam, kewajibannya hanya membayar mahar atau mas kawin. Jujuran
bukanlah mahar atau mas kawin. Tetapi, budaya yang membalut orang dari
generasi ke generasi membangun persepsi bahwa jujuran ialah keharusan yang
harus dibayar di samping mahar / mas kawin. Di tradisi Banjar, jujuran ini
juga memastikan keberhasilan atau kegagalan pernikahan, dalam hal total
tamu yang diundang, makanan yang disajikan, dan lainnya yang terkait
dengan upacara pernikahan’

Berdasarkan latar belakang di atas tentang tradisi maantar / tradisi
jujuran di masyarakat adat Banjar, peneliti tertarik untuk melakukan pene-
litian pada perspektif masyarakat tentang tradisi ini, apa latar belakang dan
tujuan upacara pernikahan dalam melaksanakan tradisi ini. Bagaimana proses
adat / memberi jujuran masyarakat adat Banjar dalam tradisi Maantar Pata-
lian / jujuran Masyarakat Adat Banjar

Kependudukan UGM, tt), 18.

Fathurrahman Azhari Zainal Muttagien Sulaiman Kurdi, “Motivasi Perkawinan Endogami
Pada Komunitas Alawiyyin Di Martapura Kabupaten Banjary Muadalab; Jurnal Studi
Gender dan Anak 1, no. 2 (2013); Rifqi Akbari, “Jujuran Dalam Adat Banjar (Kajian
Etnografis Hukum Islam Dalam Perkawinan Adat Banjar)” (B.S. thesis, Fakultas Syariah dan
Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, n.d.); Mochamad Rochman Firdian, “TRADISI
‘MAANTAR JUJURAN’ DALAM PERKAWINAN ADAT BANJAR KALIMANTAN
SELATAN PERSPEKTIF HUKUM ISLAM” (PhD Thesis, UIN Sunan Ampel Surabaya,
2015).

7 Gusti Muzainah, “BAANTAR JUJURAN DALAM PERKAWINAN ADAT
MASYARAKAT BANJAR, Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman 5, no. 2 (2019): 10-32.

Vol. 7, No. 1, Juli 2020 « An-Nuha 21



Arie Sulistyoko dan Anwar Hafidzi

B. METODE PENELITIAN

Metode yang dipakai dalam penelitian ini ialah penelitian deskriptif
kualitatif dengan pendeckatan fenomenologis rakyat Banjar di Kalimantan
Selatan. Teknik pengumpulan data dengan berbagai literatur yang berka-
itan dengan penelitian tentang masalah maantar patalian dalam pernikahan.
Teknik ini digunakan untuk memahami perihal yang berkaitan dengan orang
lain dalam situasi tertentu pada periode sebelum akad pernikahan. ®

Untuk memperoleh gambar yang berisi cerminan budaya Muslim dalam
budaya tradisional pernikahan banjar, beberapa tahapan dilakukan untuk
mengumpulkan data. Pada awalnya, pengumpulan data yang luas dan umum
tentang hal-hal menarik dilakukan, penting dan berguna untuk diskusi yang
lebih dalam. Tahap kedua, penelitian yang dilakukan untuk mengumpulkan
data yang dilakukan lebih sesuai dengan fokus penelitian dan memahami
sumber data yang kompeten atau informan. Tahap ketiga, penelitian ini mela-
kukan penelitian terfokus, yaitu mengembangkan penelitian eksplorasi untuk
penelitian, yaitu tentang masalah refleksi budaya Muslim dalam adat perka-
winan adat Banjar.’

C. TRADISI MASYARAKAT BANJAR DALAM PERNIKAHAN

Tradisi ialah warisan leluhur yang terus dilakukan sampai sckarang,
seperti halnya dengan tradisi maantar jujuran dalam pernikahan adat Banjar
yang telah dilakukan sejak sebelum Islam memasuki tanah Banjar. yang telah
menjadi kebiasaan di komunitas ini.'® Pernikahan dalam Islam ialah satu hal
yang perjuangkan oleh agama. Di antara argumen yang menentukan perni-
kahan ialah dalam Surat Ar-Rum ayat 21:

Zuwrr o0lz0 oo s s

S5 N Jeory 11850 G ;w\uﬁ;}[;\;gl\ oLl S

s Sw o Zro s

O g N pﬂ uL‘}J JJ d u\ rEA
Artinya: Dan di antara tanda-tanda ke/euasmn—]\/j/a ialah Dia menczpmlmn
untukmu isteri-isteri dari jenismu sendiri, supaya kamu cenderung dan
merasa tenteram kepadanya, dan dijadikan-Nya diantaramu rasa kasih dan
sayang. Sesunggubnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-

8 Mariasusai Dhavamony, Fenomenologi Agama (Kanisius, 1995), 43.

o Dr Rukin M.Si S. Pd, Metodologi Penelitian Kualitatif (Yayasan Ahmar Cendekia Indonesia,
n.d.), 88

'° Bungaran Antonius Simanjuntak, Tiadisi, Agama, dan Akseptasi Modernisasi Pada
Masyarakat Pedesaan Jawa (Edisi Revisi) (Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2016).

22 An-Muha « Vol. 7, No. 1, Juli 2020



TRADISI MAANTAR PATALIAN PADA PERKAWINAN ...

tanda bagi kaum yang berfikir. [QS. Ar-Rum 30:21]

Cara hidup masyarakat Banjar didasarkan pada 3 elemen, yakni Islam,
adat setempat dan lingkungannya. Demikian juga dalam adat pernikahan,
untuk orang Banjar ketiga elemen ini telah terintegrasi, oleh karena itu jika
kita berbicara tentang pernikahan adat kita berbicara tentang integrasi ketiga
elemen ini, karena itu adalah pola perilaku, dan perilaku yang terus terjadi
berulang kali."" Pernikahan adalah salah satu aspek yang diwarnai oleh adat
istiadat yang cukup erat bagi rakyat Banjar.

Bagi rakyat Banjar, proses pernikahan harus dibuat secara rinci. Oleh
sebab itu, tak heran prosesi pernikahan memerlukan waktu yang lama dan
tidak sedikit biaya. Itu karena budaya orang Banjar kurang lebih dipengaruhi
oleh agama Islam yang dibawa oleh pedagang dari Arab pada zaman kuno.
Pernikahan dalam hukum adat bukan hanya ikatan antara pria dan wanita
sebagai suami dan istri untuk tujuan mendapat keturunan dan memajukan
serta menjaga kehidupan keluarga dalam rumah tangga. tetapi itu juga berarti
hubungan hukum yang melibatkan anggota keluarga dari suami dan istri.'*
Dalam tradisi pernikahan di komunitas Banjar, jika ada pria yang ingin meni-
kahi wanita, maka pria itu bertanya pada wanita yang diinginkannya. Pertama
keluarga laki-laki bertanya pada keluarga perempuan apakah wanita itu ada
yang melamar. Jika tidak ada, maka keluarga pria dapat mengungkapkan niat
mereka untuk pergi badatang (melamar).

Dalam pola pernikahan tradisional Banjar, selesai melewati proses
Badatang, jika lamaran ini telah diterima maka pembicaraan selanjutnya ialah
berbicara tentang total jujuran yang diinginkan oleh keluarga wanita dan
disetujui oleh keluarga pria, dan dalam pertemuan ini juga mendiskusikan
tentang waktu pernikahan, akad pernikahan, dan upacara pernikahan." Bagi
rakyat Banjar, jujuran ialah salah satu syarat yang harus dipenuhi oleh pria
yang ingin menikah. Pada zaman kuno mas kawin atau jujuran pada saat akad
pernikahan harus disebutkan secara penuh seperti yang sebelumnya disepa-
kati pada upacara Badatang atau Bapapayuan. Permintaan untuk menyebut

** Mohamad Idwar Saleh, Adat istiadat dan upacara perkawinan daerah Kalimantan Selatan
(Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Direktorat Jenderal Kebudayaan,
Direktorat Sejarah dan Nilai Tradisional, Proyek Inventarisasi dan Pembinaan Nilai-Nilai
Budaya, 1991), 113.

2 A. Suriyaman Mustari Pide, Hukum Adar Dabulu, Kini, Dan Akan Datang (Prenada Media,
2017); Ayang Utriza Yakin, Sejarah Hukum Islam Nusantara (Kencana, 2016); Abd Shomad,
Hukum Islam: Penormaan Prinsip Syariah dalam Hukum Indonesia (Kencana, 2017).

'3 Mahfudz, Pola Perkawinan Adat Banjar Di Kalimantan Selatan, 3.

Vol. 7, No. 1, Juli 2020 « An-Nuha 23



Arie Sulistyoko dan Anwar Hafidzi

jujuran sebagian besar dari laki-laki, karena menyangkut kekuatan status
hukum jujuran di masa depan. Ini mengikat permintaan jujuran jika perni-
kahan gagal, jika kegagalan itu disebabkan oleh seorang wanita yang dalam
istilah Banjar "kada bakabaikan" (istri meminta cerai sebelumnya atau tidak
ingin diganggu oleh suaminya), maka setengah dari jujuran harus dikemba-
likan.

Bagi sebagian orang Banjar, tradisi jujuran sebenarnya bukanlah sesuatu
yang baru, meskipun tidak ditulis secara tekstual dalam Nash al-quran, tetapi
jika kita melihat sejak zaman Nabi Muhammad, ada berbagai aplikasi mas
kawin, ini juga alasannya. di belakang komunitas saat menggunakan tradisi
ini.'*

Pada dasarnya, jika dilihat sejarah sejak zaman Nabi, ada seorang teman
yang menikah dengan mahar Alquran, selain itu Sayyidina Ali menikah
dengan cincin mahar besi dan itu legal di mata agama. Rasulullah Saw meni-
kahi Siti Khadijah dengan mahar 500 unta ditambah sejumlah kambing, ini
tidak menunjukkan batasan dan pembatasan pada mahar yang harus dibe-
rikan oleh istrinya, yang terpenting ialah bahagia."” Adapun jujuran yang
merupakan tradisi sebagai komunitas Banjar, dilihat dari statusnya jika dise-
butkan dalam akad nikah, statusnya ialah mahar, jika tidak disebut maka
hanya hadiah. Bagi orang Banjar, tradisi ini tidak menabrak ajaran Islam,
karena jika dipahami nilai-nilai yang terkandung di dalamnya, maka kita akan
melihat hubungan yang sesuai dengan ajaran Islam, karena melalui tradisi ini
kita akan lebih menghargai wanita yang mau nanti menjadi ibu bagi anak-
anak anak-anak, itu akan menghargai arti pernikahan, pernikahan ialah hal
suci yang harus dijaga.

D. PEMBERIAN JUJURAN DALAM PRANIKAH
Budaya identik dengan masalah pranikah. Meskipun beberapa orang

* Musa Aripin, Ilmu Hukum IAIN Padangsidimpuan, and A. Pengertian, “Eksistensi Urf
Dalam Kompilasi Hukum Islam,” Jurnal Al-Magasid 2, no. 1 (2016); Nasaruddin Umar,
Dirjen Bimbingan Masyarakat Islam, and Departemen Agama, “Refleksi Penerapan Hukum
Keluarga Di Indonesia,” Makalah yang disampaikan pada Konsultasi Nasional Mencapai
Hukum Keluarga yang Adil dan Setara Jender diselenggarakan oleh Komnas Perempuan,
Jakarta (2009): 3-4.

15 Syamruddin Nasution, SEJARAH PERKEMBANGAN PERADABAN ISLAM (Asa Riau
(CV. AsaRiau),2017); Novi Indriyani, “Prilaku Bisnis Muhammad Saw. Sebagai Entrepreneur
Dalam Filsafat Ekonomi Islam,” HUMAN FALAH: Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 3, no.
1 (2016): 18-33; Evi Indah Fariati, “PERNIKAHAN NABI MUHAMMAD DENGAN
MARIA AL-QIBTIYAH” (PhD Thesis, UIN Sunan Ampel Surabaya, 2015).

24 An-Muha « Vol. 7, No. 1, Juli 2020



TRADISI MAANTAR PATALIAN PADA PERKAWINAN ...

tidak terlalu mempermasalahkannya.'®

Pada prinsipnya, dengan pria atau
dapat juga disiapkan oleh orang tua dari pria yang diberikan kepada wanita,
tetapi tidak diberikan kepada pengantin wanita, tetapi digunakan untuk
tujuan membiayai kebutuhan satu set pernikahan..”” Setiap individu ketika
melaksanakan sesuatu, selain memiliki alasan dasar mereka melakukannya,
tentu saja memiliki tujuan dan niat yang berbeda, dan bagi orang Banjar dalam
menjalankan tradisi maantar dalam pernikahan tradisional Banjar, mercka
memiliki kesadaran dan tujuan yang beragam.

Sebenarnya yang ideal untuk menentukan bukanlah melihat total
masyarakat sekitar, tetapi hasil diskusi antara kedua belah pihak keluarga harus
menjadi tolok ukur untuk jumlahnya, karena kemampuan seseorang untuk
bervariasi jumlahnya. Namun dalam kenyataannya status sosial juga tidak
dapat dihindari di beberapa masyarakat dengan mengekspresikan gengsi dan
keegoisan. Selain itu, masyarakat menganggap bahwa tradisi Maantar adalah
salah satu identitas dan karakteristik masyarakat Banjar, oleh karena itu sudah
menjadi kewajiban bagi mereka untuk melestarikan tradisi tersebut.

Uang jujur dalam perkawinan komunitas Banjar mengandung setidaknya
tiga tujuan, yaitu:'®

Pertama: Dalam hal posisi, adalah pilar pernikahan di masyarakat Banjar.

Kedua: Dalam hal fungsi, uang adalah hadiah yang diberikan dari pesta

pria kepada wanita sebagai biaya resepsi pernikahan dan penyediaan kehi-

dupan kemudian untuk tinggal di rumah tangga.

Ketiga: Dalam hal tujuan, uang jujur adalah untuk memberikan prestise

(tanda kehormatan) bagi wanita jika jumlah yang ditetapkan dapat dipe-

nuhi oleh pria.

'¢ Rizqi Maulida Amalia and Muhammad Yudi Ali Akbar, “Konseling Islam Perannya Bagi
Pemilihan Pasangan Dan Kesiapan Pernikahan,” JURKAM: Jurnal Konseling Andi Matappa 1,
no. 2 (2017): 125-130; Khoirul Anam, “Analisis Al-Maslahah al-Mursalah Terhadap Program
Sckolah Pra Nikah Olch Pusat Pembelajaran Keluarga (PUSPAGA) Di Surabaya” (PhD
Thesis, UIN Sunan Ampel Surabaya, 2019).

Anwar Hafidzi, “Penolakan Nasab Anak Lian Dan Dhihar Dengan Taliq (Analisis Komparatif
Naskah Kitab Figh al-Islam Wa Adillatuhu Dengan al-Mughni),” Ulul Albab: Jurnal Studi
dan Penelitian Hukum Islam 1, no. 2 (2018): 77-94; Anwar Hafidzi and Eka Hayatunnisa,
“Kriteria Poligami Serta Dampaknya Melalui Pendekatan Alla Tugsitu Fi Al-Yatama Dalam
Kitab Fikih Islam Wa Adillatuhu,” Syariah: Jurnal Hukum dan Pemikiran 17, no. 1 (2017).

Efentinus Ndruru, “Perempuan Dan Adat Perkawinan (Studi Tentang Marginalisasi
Perempuan Dalam Jujuran Adat Istiadat Perkawinan Di Nias), Jurnal Community 3,
no. 1 (2018); Muzainah, “‘BAANTAR JUJURAN DALAM PERKAWINAN ADAT
MASYARAKAT BANJAR”; Akbari, “Jujuran Dalam Adat Banjar (Kajian Etnografis Hukum
Islam Dalam Perkawinan Adat Banjar).”

N

@

Vol. 7, No. 1, Juli 2020 « An-Nuha 25



Arie Sulistyoko dan Anwar Hafidzi

Di masa lalu semua jumlah yang disepakati di acara Badatang atau Basa-
suluh disebutkan ketika persetujuan diberikan, sehingga mirip dengan posisi
mahar dalam Islam yang memiliki kekuatan di mata hukum Islam dan Hukum
Positif, ini berkaitan dengan pengembalian atau mas kawin jika perkawinan
atau kegagalan terjadi, maka istri meminta cerai sebelum suaminya turun
tangan. Di komunitas Banjar, misalnya, bahwa pesta pernikahan didanai oleh
pria dan karena jumlah uang yang kecil, jumlah undangan juga kecil, karena
wanita tidak ingin memberikan terlalu banyak biaya tambahan untuk perni-
kahan.

Di masa lalu masyarakat ketika perjanjian tentang jumlah upacara
Badatangatau Bapapayuan dilakukan dengan mediayangditutupidengan kain
dan kemudian diserahkan kepada para wanita, serta para wanita membalas
dan menawar tanpa menggunakan kata-kata sampai akhirnya menemukan
sebuah persetujuan sebelum dibuka dan diberitahukan kepada keluarga dan
kerabat yang hadir. Itu karena di masa lalu mereka masih menggunakan koin
yang mudah dihitung, dan masing-masing pihak saling menghormati hak
privasi masing-masing karena hal ini melibatkan martabat keluarga. Adapun
apa yang terjadi di masa lalu, proses perjanjian dilakukan dengan dialog lang-
sung antara kedua belah pihak keluarga tanpa menggunakan uang media
secara langsung seperti yang dilakukan di zaman kuno. Hal ini disebabkan
perkembangan zaman ditambah sckarang bahwa jumlahnya telah menjadi
rahasia umum, yang berarti bahwa itu bukan sesuatu privasi yang berbeda dari
masa lalu.

Namun, beberapa pria yang menikahi wanita dari komunitas Banjar tidak
merasa terbebani oleh nilai uang yang relatif tinggi karena dalam menen-
tukan proses tawar-menawar terjadi terlebih dahulu hingga tercapai kesepa-
katan schingga masih dalam batas kemampuan pria. bertemu . Selama masa
ini para pria juga tahu sebelumnya tentang adat-istiadat ini sehingga merecka
telah mempersiapkan segalanya sebelum melangkah ke tingkat yang lebih
serius. Uang itu sendiri akan digunakan untuk membiayai penyelenggaraan
pernikahan, membeli perabot rumah tangga, barang-barang yang dibutuhkan
untuk pasangan yang baru menikah, yang semuanya dikembalikan untuk
kepentingan mereka yang akan menjalani kehidupan baru. Karena biasanya
setelah mereka menikah, mempelai laki-laki tinggal di sebuah rumah di mana
pengantin wanita dapat selama mereka dapat memiliki rumah mereka sendiri.
Jadi persiapan yang lengkap diperlukan di rumah orang tua pengantin wanita
yang sebagian didanai.

26 An-Muha « Vol. 7, No. 1, Juli 2020



TRADISI MAANTAR PATALIAN PADA PERKAWINAN ...

E. HUBUNGAN TRADISI JUJURAN DAN PEMBERIAN HAK

WANITA

Upacara Maantar Jujuran dalam pernikahan tradisional Banjar telah
mulai dilakukan berulang kali dan diintegrasikan ke dalam kehidupan masya-
rakat Banjar, schingga menjadi ciri khas dalam pernikahan tradisional suku
Banjar. Karena itu, perasaan tidak nyaman muncul secara alami ketika orang
Banjar meninggalkan salah satu tradisi ini, termasuk tradisi kejujuran maantar.
Bagi orang Banjar ketika menjalankan tradisi ini mereka merasakan manfaat
untuk kehidupan nyata mereka seperti, manfaat bagi kehidupan pengantin
wanita dalam membangun rumah tangga, hubungan antara dua keluarga
pengantin wanita semakin dekat, dan sebagainya, yang tidak ditemukan jika
mereka tidak menjalankan tradisi ini

Tradisi Maantar adalah tradisi yang menjadi sorotan masyarakat
karena upacara ini akan dihadiri oleh keluarga besar, saudara dan tetangga.
Setelah mendapat persetujuan antara kedua keluarga pada upacara sebe-
lumnya Badatang dan Bapapayuan mengenai jumlah dan barang-barang
seperti pakaian wanita secara penuh dan sebagainya, maka upacara Maantar
(mengirim) jujuran (mas kawin). Ketika datang ke kondisi tentang jujuran,
tidak ada aturan yang pasti. Namun, biasanya apa yang terjadi pada masya-
rakat adat Banjar harus melalui proses diskusi yang terjadi ketika ada kesepa-
katan atau apa yang disebut 'harmoni' antara kedua pihak dari kedua keluarga
pengantin wanita. Perjanjian ini mencakup jumlah nilai jujuran dan waktu
pemberian hadiah. Biasanya keputusan untuk melanjutkan atau tidak rencana
pernikahan terjadi saat ini. Kemudian jumlah jujuran dapat dipahami dalam
arti sesuai dengan kemampuan pria dengan persetujuan dan kehendak wanita
dan keluarga mereka.

Penyerahan mas kawin atau jujuran adalah tanda bahwa pria mengi-
nginkan pernikahan dilakukan dengan cepat. Prosesi Maantar Jujuran adalah
satu kesatuan dari semua tahapan proses pernikahan di antara orang banjar
yang biasanya didahului oleh pria yang datang ke wanita untuk melakukan
proposal atau dikenal sebagai basasuluh. Dalam proses aplikasi ini, jika
wanita itu tahu siapa calon pelamar untuk putrinya dan tampaknya tidak
menyenangkan keluarga gadis itu, maka mereka mencoba untuk menolaknya
secara halus, dengan mengatakan bahwa putrinya bertunangan, masih kecil
atau masih ingin melanjutkan pendidikannya atau terkadang dengan memba-
yangkan (menentukan) jujuran yang sangat tinggi.””

' Alfani Daud, Islam dan masyarakat Banjar: deskripsi dan analisa kebudayaan Banjar, 1990,

Vol. 7, No. 1, Juli 2020 « An-Nuha 27



Arie Sulistyoko dan Anwar Hafidzi

Proses maantar jujuran dimulai dengan balasan oleh perwakilan dari
juru bicara pengantin. Acara petalian ini lebih bersifat seremonial dan selalu
mengundang banyak orang. Dalam acara ini, biasanya acara khusus untuk
ibu-ibu, dari menyerahkan mahar ke menyerahkan pangiring atau peralatan
yang cukup untuk calon pengantin dalam bentuk peralatan dari kepala sampai
kaki. Gelas / mangkuk hias telah disiapkan untuk menyimpan uang jujuran,
dan mangkuk biasa ialah tempat untuk meletakkan nasi kuning atau kunyit
dan daun bunga rampai atau pandan dan sering dicampur dengan mawar atau
daun melati dan ditaburi dengan air mawar. Jangan lewatkan bagian pucuk
pisang, jamu, dan bamban. Untuk menerima jujuran dan barang-barang
lainnya yang dibawa oleh delegasi sarjana, karpet biasanya disiapkan dan dide-
korasi dengan indah. Dalam upacara ini, sangat jelas bahwa tradisi mendomi-
nasi rangkaian upacara, di samping implementasi unsur-unsur ajaran Islam.

Tanda-tanda keterlibatan atau komitmen adalah dalam bentuk pera-
latan wanita, termasuk; sarung, pakaian, tudung, bra, sandal, galung, makeup
dan benda-benda lainnya untuk wanita yang diusulkan. Biasanya pakaian
yang diserahkan ketiganya, artinya setiap jenis pakaian atau peralatan yang
diserahkan masing-masing berjumlah tiga potong / lembar. Dalam perkem-
bangan budaya saat ini, kadang-kadang acara pertukaran cincin juga dima-
sukkan. Upacara maatar patalian dimulai dengan kata-kata pembuka dari
pemimpin upacara, dimulai dengan membaca bismillah atau al fatihah,
kemudian membaca pengaturan program. Setelah itu kesempatan diberikan
kepada para ibu dari keluarga laki-laki, untuk memberikan satu atau dua kata
sebagai percakapan pembuka. Tugas ini biasanya dilakukan oleh seorang ibu
yang secara khusus ditugaskan untuk menyampaikan pidato. Pidato untuk
tujuan kedatangan dibumbui dengan pantun. Contoh sajak, seperti: "Batang
Sambal bukan batang, batang durian kita. Tidak datang sekarang, datangkita
meledak jujurannya’ Jika pihak laki-laki telah selesai menyampaikan pidato,
maka oleh penyelenggara acara, kesempatan untuk memberikan balasan dibe-
rikan kepada ibu-ibu dari keluarga perempuan, juga diwakili oleh seorang
ibu yang bertugas menanggapi pidato dengan kata-kata yang dibumbui oleh
pantun juga. Setelah sambutan dan balasan dari kedua belah pihak, upacara
serah terima diadakan sebagai tanda pertunangan.

Peristiwa patalian atau baantar jujuran biasanya kelompok lelaki
membawa peralatan serba untuk calon pengantin mulai dari sepatu, sandal,
pakaian, tas, perlengkapan mandi, pakaian dalam dan lain-lain, dalam hal

75.

28 An-Muha « Vol. 7, No. 1, Juli 2020



TRADISI MAANTAR PATALIAN PADA PERKAWINAN ...

uang dari jujuran dikirim langsung dan tidak ketinggalan ada beras kuning,
rampah dimasak dan ruas bamban. Jarak upacara patalian biasanya tidak
terlalu jauh, bisa satu minggu, satu bulan, beberapa bulan, atau dilaksanakan
pada hari yang sama, tidak ada ketentuan khusus mengenai hal ini, tergantung
kesepakatan dari kedua belah pihak mempelai.

Total jujuran tergantung pada kemampuan mempelai laki-laki untuk
menggunakan uang itu untuk melaksanakan pernikahan. Selain uang,
pengantin pria biasanya menawarkan barang-barang dalam bentuk kebu-
tuhan pribadi wanita. Pada dasarnya, mempelai laki-laki dipersiapkan oleh
calon mempelai laki-laki, calon mempelai pria sendiri dipersiapkan atau disi-
apkan oleh orang tuanya dan bahkan dapat dipersiapkan bersama oleh kerabat
dekatnya jika uang untuk kejujuran tidak cukup. Dalam perkembangannya
saat upacara maantar patalian sering juga ditambah dengan upacara maantar
jujuran atau manaikakan jujuran, ialah penyerahan uang tunai. Dengan penye-
rahan uang jujuran, maka secara tidak langsung keluarga lelaki yang melamar
menginginkan upacara pernikahan dilaksanakan sesegera mungkin.

Ketika menyerahkan uang jujur, ada modifikasi di tempat uang jujur. Ini
dengan demikian telah menggeser makna wadah uang kejujuran. Awalnya
menurut adat, uang jujur yang diberikan oleh calon pengantin pria kepada
calon pengantin, dimasukkan ke dalam keranjang (wadah yang terbuat dari
purun) yang biasanya digunakan untuk mencuci beras. Keranjang itu diisi
dengan nasi kuning dan bunga rampai, kemudian diaduk dengan perancah
(sendok nasi) schingga uang dan nasi kuning serta bunga rampai menyatu.
Selanjutnya uang diambil dan jumlahnya dihitung di depan undangan yang
hadir. Jika jumlah uang sesuai dengan kesepakatan awal, maka uang itu dima-
sukkan kembali ke keranjang dan diserahkan kepada orang tua pengantin
wanita. Koleksi dan uangkejujuran, maka harus disimpan dalam toples selama
tiga hari tiga malam. Ini berarti bahwa calon pengantin akan hidup dingin
(hidup rahuh rahayu, terlihat beruntung dan bahagia). Selain memasukkan
uang jujur ke keranjang, ada juga yang memasukkannya ke dalam buah kelapa
yang isinya sudah dibuang. Kelapa yang berisi uang kejujuran ditempatkan
di panginangan (mangkuk). Dalam lilin yang diisi dengan kelapa, uang itu
dinyalakan dengan lilin, kemudian dibawa oleh beberapa orang, terutama ibu
dan anak perempuan (diarak) ke rumah pengantin wanita, untuk diserahkan
sebagai mahar. Oleh pengantin wanita, kejujuran diadakan selama tiga hari
tiga malam. Setelah wakrtu itu, uang yang jujur diambil oleh mempelai laki-
laki, dan hanya sebagian kecil yang tersisa sebagai jaminan. Uang yang jujur
dikembalikan lagi ke pengantin wanita, dengan cara mencicil sedikit demi

Vol. 7, No. 1, Juli 2020 « An-Nuha 29



Arie Sulistyoko dan Anwar Hafidzi

sedikit hingga terbayar. Dengan pembayaran kembali uang jujur, itu berarti
upacara pernikahan dapat diadakan. Upacara patalian dan upacara kejujuran
berakhir dengan mencicipi hidangan dalam bentuk kue bingka, alua-maalua
(permen), roti, martabak, ketan, dan makanan lainnya. Di masa lalu, barang-
barang ini diserahkan ketika acara Bapapayuan berarti bahwa mereka dima-
sukkan dengan patalat sebagai tanda, tetapi sekarang tradisi ini telah menjadi
upacara yang cukup hidup dengan mengundang keluarga, kerabat, dan orang-
orang. Ini juga berfungsi sebagai pengumuman bahwa dia akan segera meni-

kah.*

F. PENUTUP

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa penerapan analisis
dari pendekatan sosiologis adalah bahwa tolok ukurnya adalah kejujuran itu
sendiri, di mana jika total jujuran yang diminta oleh gadis itu dan keluarga
gadis itu tidak dapat dipenuhi oleh pria itu, maka kebanyakan pihak gadis itu
lebih memilih untuk membatalkan atau tidak melanjutkan proses pernikahan
jika ini terjadi kondisi pria yang melamar adalah orangasing. Saat ini, melalui
pendekatan antropologis ternyata ini tidak sepenuhnya berlaku untuk setiap
keluarga sebelum menikah dan masih ada tawar-menawar dan toleransi dalam
menyetujui jumlah uang jujuran berdasarkan adat yang berlaku di desa atau
tempat tertentu.

20 Saleh, Adat istiadat dan upacara perkawinan daerah Kalimantan Selatan, 51.

30 An-Muha « Vol. 7, No. 1, Juli 2020



TRADISI MAANTAR PATALIAN PADA PERKAWINAN ...

DAFTAR PUSTAKA

Akbari, Rifqi. “Jujuran Dalam Adat Banjar (Kajian Etnografis Hukum Islam
Dalam Perkawinan Adat Banjar).” B.S. thesis, Fakultas Syariah dan
Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, n.d.

Al-Asqalani, Al Hafidz Ibnu Hajar. Bulughul Maram Min Adillatil Abkam
Alih Bahasa Abmad Najieh. Semarang: Pustaka Nuun, 2011.

Al-Faifi, Syaikh Sulaiman Ahmad Yahya. Ringkasan fikib sunnah Sayyid Sabig.
Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2013.

Amalia, Rizqi Maulida, and Muhammad Yudi Ali Akbar. “Konseling Islam
Perannya Bagi Pemilihan Pasangan Dan Kesiapan Pernikahan.”
JURKAM: Jurnal Konseling Andi Matappa 1,n0.2 (2017): 125-130.

Amin, Faizal. “Sex Education Dalam Paradigma Pendidikan Islam.”
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 1 (2016): 78-96.

Anam, Khoirul. “Analisis Al-Maslahah al-Mursalah Terhadap Program
Sekolah Pra Nikah Oleh Pusat Pembelajaran Keluarga (PUSPAGA)
Di Surabaya.” PhD Thesis, UIN Sunan Ampel Surabaya, 2019.

Aripin, Musa, IImu Hukum IAIN Padangsidimpuan, and A. Pengertian.
“Eksistensi Urf Dalam Kompilasi Hukum Islam.” Jurnal Al-Maqasid
2, no. 1 (2016).

Daud, Alfani. Islam dan masyarakat Banjar: deskripsi dan analisa kebudayaan
Banjar, 1990.

Dhavamony, Mariasusai. Fenomenologi Agama. Kanisius, 1995.

Fariati, Evi Indah. “PERNIKAHAN NABI MUHAMMAD DENGAN
MARIA AL-QIBTIYAH.” PhD Thesis, UIN Sunan Ampel
Surabaya, 2015.

Firdian, Mochamad Rochman. “TRADISI ‘MAANTAR JUJURAN’
DALAM PERKAWINAN ADAT BANJAR KALIMANTAN
SELATAN PERSPEKTIF HUKUM ISLAM.” PhD Thesis, UIN
Sunan Ampel Surabaya, 2015.

Hafidzi, Anwar. “Penolakan Nasab Anak Lian Dan Dhihar Dengan Taliq
(Analisis Komparatif Naskah Kitab Figh al-Islam Wa Adillatuhu
Dengan al-Mughni).” Ulul Albab: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum
Islam 1,n0.2 (2018): 77-94.

Hafidzi, Anwar, and Eka Hayatunnisa. “Kriteria Poligami Serta Dampaknya
Melalui Pendekatan Alla Tugsitu Fi Al-Yatama Dalam Kitab Fikih
Islam Wa Adillatuhu” Syariah: Jurnal Hukum dan Pemikiran 17, no.
1(2017).

Vol. 7, No. 1, Juli 2020 « An-Nuha 31



Arie Sulistyoko dan Anwar Hafidzi

Indriyani, Novi. “Prilaku Bisnis Muhammad Saw. Sebagai Entrepreneur Dalam
Filsafat Ekonomi Islam.” HUMAN FALAH: Jurnal Ekonomi dan
Bisnis Islam 3, no. 1 (2016): 18-33.

Kurdi, Fathurrahman Azhari Zainal Muttagien Sulaiman. “Motivasi
Perkawinan Endogami Pada Komunitas Alawiyyin Di Martapura
Kabupaten Banjar” Muadalah; Jurnal Studi Gender dan Anak 1, no.
2 (2013).

Mahfudz, Gusti. Pola Perkawinan Adat Banjar Di Kalimantan Selatan.
Yogyakarta: Lembaga Kependudukan UGM, tt.

M.Si, Dr Rukin, S. Pd. Metodologi Penelitian Kualitatif. Yayasan Ahmar
Cendekia Indonesia, n.d.

Muzainah, Gusti. “BAANTAR JUJURAN DALAM PERKAWINAN
ADAT MASYARAKAT BANJAR.” Al-Insyiroh: Jurnal Studi
Keislaman 5, no. 2 (2019): 10-32.

Nasution, Syamruddin. SEJARAH PERKEMBANGAN PERADABAN
ISLAM. Asa Riau (CV. Asa Riau), 2017.

Ndruru, Efentinus. “Perempuan Dan Adat Perkawinan (Studi Tentang
Marginalisasi Perempuan Dalam Jujuran Adat Istiadat Perkawinan
Di Nias).” Jurnal Community 3, no. 1 (2018).

Pide, A. Suriyaman Mustari. Hukum Adat Dahulu, Kini, Dan Akan Datang.
Prenada Media, 2017.

Saleh, Mohamad Idwar. Adat istiadat dan upacara perkawinan daerah
Kalimantan ~ Selatan. Jakarta: Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan, Direktorat Jenderal Kebudayaan, Direktorat Sejarah
dan Nilai Tradisional, Proyek Inventarisasi dan Pembinaan Nilai-
Nilai Budaya, 1991.

Shomad, Abd. Hukum Islam: Penormaan Prinsip Syariah dalam Hukum
Indonesia. Kencana, 2017.

Simanjuntak, Bungaran Antonius. Tradisi, Agama, dan Akseptasi Modernisasi
Pada Masyarakat Pedesaan Jawa (Edisi Revisi). Yayasan Pustaka
Obor Indonesia, 2016.

Umar, Nasaruddin, Dirjen Bimbingan Masyarakat Islam, and Departemen
Agama. “Refleksi Penerapan Hukum Keluarga Di Indonesia”
Makalah yang disampaikan pada Konsultasi Nasional Mencapai
Hukum Keluarga yang Adil dan Setara Jender diselenggarakan oleb
Komnas Perempuan, Jakarta (2009): 3-4.

Yakin, Ayang Utriza. Sejarah Hukum Islam Nusantara. Kencana, 2016.

32 An-Muha « Vol. 7, No. 1, Juli 2020



