
TRADISI MAANTAR PATALIAN PADA 
PERKAWINAN MASYARAKAT ADAT 

BANJAR KALIMANTAN SELATAN (TELAAH 
ANTROPOLOGIS DAN SOSIOLOGIS)

Arie Sulistyoko dan Anwar Hafidzi
Fakultas Syariah UIN Antasari Banjarmasin 

ariesulistyoko51@gmail.com; anwar.hafidzi@uin-antasari.ac.id

ABSTRAK

The marriage in Indonesia is usually done with customary rules, one of 
which is the Banjar tribe who still has a strong culture in the process of 
marriage ceremony. In practice in Indonesia, in addition to following 
religious regulations, tradition also becomes important, as practiced by the 
people of Banjar when conducting marriages filled with various customs 
both before, shortly or after marriages are conducted. The application of 
the procession, the benchmark is honesty itself, where if the total honesty 
requested is not met by men, then the girl's family prefers to cancel it. In 
this condition, the local people's customary approach is the benchmark in 
the traditional Banjar marriage system.

Keywords: Marriage, Maantar; Patalian; Tradition; Banjar

A.	 PENDAHULUAN
Islam merangsang orang untuk menikah karena banyak argumen seperti 

bentuk dorongan. terkadang pernikahan adalah sunnah dari instruksi Nabi 
kepada mereka yang harus dia ikuti.1 Pernikahan adalah bagian dari cara 

1	 Syaikh Sulaiman Ahmad Yahya Al-Faifi, Ringkasan fikih sunnah Sayyid Sabiq ( Jakarta: 



Arie Sulistyoko dan Anwar Hafidzi

20 Vol. 7, No. 1, Juli 2020An-Nuha

hidup yang sangat penting bagi seseorang. 
Perkawinan ialah cara terbaik untuk memenuhi sifat manusia, untuk 

menyampaikan hasrat dan melepaskan hasrat seksual mereka.2 Pernikahan 
adalah cara terbaik untuk melahirkan keturunan, berlipat ganda generasi 
dan terus hidup dengan merawat mereka yang diperintah oleh Islam.3 Ini 
terkandung dalam kata-kata Nabi Suci, yang berarti: "Dari Anas ibn Malik ra, 
dia berkata: Utusan Allah (semoga damai besertanya) memerintahkan kita 
untuk menikah / menikah dan melarang kita untuk tak menikah. Dia berkata 
: "Menikah dengan wanita yang memiliki banyak anak dan memiliki cinta 
yang besar, karena saya bangga dengan para Nabi sebelum hari kiamat.". (HR 
Ahmad dan dishahihkan oleh Ibnu Hibban).4

Perkawinan di Indonesia cenderung dilakukan oleh aturan adat, salah 
satunya adalah suku Banjar yang masih menggunakan budaya dalam hal 
upacara perkawinan. Dalam praktiknya, selain menaati aturan agama, tradisi 
juga menjadi penting, seperti yang selalu dipraktikkan oleh masyarakat 
Banjar ketika melakukan pernikahan yang penuh dengan berbagai kebiasaan 
baik sebelum, sesaat atau setelah pernikahan dilakukan. Perkawinan orang-
orang Banjar didasarkan pada pandangan hidup orang-orang Banjar, adalah 
agama Islam, budaya lokal, dan lingkungan tempat mereka tinggal. Ketiganya 
telah terintegrasi, jadi jika kita berbicara tentang adat-istiadat pernikahan kita 
berbicara tentang cara hidup masyarakat Banjar, Kalimantan Selatan, yang 
telah menjadi pola perilaku, dan perilaku itu selalu diulang. 

Pada perkawinan adat Banjar penghormatan terhadap posisi wanita 
sangatlah besar. Hal ini ditunjukkan dengan acara demi acara yang banyak 
berpusat di rumah calon mempelai wanita. Dalam sistem perkawinan adat 
adat Banjar Kalimantan Selatan setelahnya melalui proses lamaran atau 
disebut Badatang, jika lamaran telah diterima maka pembahasan selanjutnya 
adalah membahas jumlah jujuran (mas kawin) yang diinginkan oleh keluarga 
calon istri dan disetujui oleh keluarga calon suami. Dan juga dalam perte-
muan ini sekaligus membahas tentang waktu maantar jujuran, pernikahan 
dan upacara pernikahan.5 

Pustaka Al-Kautsar, 2013), 402.
2	 Faizal Amin, “Sex Education Dalam Paradigma Pendidikan Islam,” Tarbiyatuna: Jurnal 

Pendidikan Islam 9, no. 1 (2016): 78–96.
3	 Al-Faifi, Ringkasan fikih sunnah Sayyid Sabiq, 403.
4	 Al Hafidz Ibnu Hajar Al-Asqalani, Bulughul Maram Min Adillatil Ahkam Alih Bahasa 

Ahmad Najieh (Semarang: Pustaka Nuun, 2011), 272–273.
5	 Gusti Mahfudz, Pola Perkawinan Adat Banjar Di Kalimantan Selatan (Yogyakarta: Lembaga 



TRADISI MAANTAR PATALIAN PADA PERKAWINAN ...

21Vol. 7, No. 1, Juli 2020 An-Nuha

Dalam pernikahan tradisional Banjar, penghargaan terhadap posisi 
perempuan sangat besar. Hal ini ditunjukkan oleh acara demi acara yang 
banyak berpusat di rumah calon pengantin wanita. Dalam skema perkawinan  
adat Banjar di Kalimantan Selatan setelah melalui proses lamaran atau disebut 
Badatang, jika lamaran telah diterima maka selanjutnya membicarakan total 
jujuran (mas kawin) yang diinginkan oleh keluarga calon istri dan disetujui 
oleh keluarga calon suami. Selain itu membicarakan tentang waktu jujuran, 
pernikahan dan upacara pernikahan

Baantar jujuran dalam adat Banjar ialah menandai hadiah, tanda telah 
menerima salam, di mana maantar jujuran tidak hanya total uang yang 
diberikan, tetapi disertai dengan persediaan barang-barang penting untuk 
pengantin wanita biasanya diperlukan oleh pengantin diberikan oleh 
mempelai laki-laki.6 Ihwalnya ialah jujuran lain syarat untuk menikah. Tidak 
ada yang menuntut jujuran dalam peraturan agama apa pun. Bahkan dalam 
ajaran Islam, kewajibannya hanya membayar mahar atau mas kawin. Jujuran 
bukanlah mahar atau mas kawin. Tetapi, budaya yang membalut orang dari 
generasi ke generasi membangun persepsi bahwa jujuran ialah keharusan yang 
harus dibayar di samping mahar / mas kawin. Di tradisi Banjar, jujuran ini 
juga memastikan keberhasilan atau kegagalan pernikahan, dalam hal total 
tamu yang diundang, makanan yang disajikan, dan lainnya yang terkait 
dengan upacara pernikahan7

Berdasarkan latar belakang di atas tentang tradisi maantar / tradisi 
jujuran di masyarakat adat Banjar, peneliti tertarik untuk melakukan pene-
litian pada perspektif masyarakat tentang tradisi ini, apa latar belakang dan 
tujuan upacara pernikahan dalam melaksanakan tradisi ini. Bagaimana proses 
adat / memberi jujuran masyarakat adat Banjar dalam tradisi Maantar Pata-
lian / jujuran Masyarakat Adat Banjar

Kependudukan UGM, tt), 18.
6	 Fathurrahman Azhari Zainal Muttaqien Sulaiman Kurdi, “Motivasi Perkawinan Endogami 

Pada Komunitas Alawiyyin Di Martapura Kabupaten Banjar,” Mu’adalah; Jurnal Studi 
Gender dan Anak 1, no. 2 (2013); Rifqi Akbari, “Jujuran Dalam Adat Banjar (Kajian 
Etnografis Hukum Islam Dalam Perkawinan Adat Banjar)” (B.S. thesis, Fakultas Syariah dan 
Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, n.d.); Mochamad Rochman Firdian, “TRADISI 
‘MAANTAR JUJURAN’ DALAM PERKAWINAN ADAT BANJAR KALIMANTAN 
SELATAN PERSPEKTIF HUKUM ISLAM” (PhD Thesis, UIN Sunan Ampel Surabaya, 
2015).

7	 Gusti Muzainah, “BAANTAR JUJURAN DALAM PERKAWINAN ADAT 
MASYARAKAT BANJAR,” Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman 5, no. 2 (2019): 10–32.



Arie Sulistyoko dan Anwar Hafidzi

22 Vol. 7, No. 1, Juli 2020An-Nuha

B.	 METODE PENELITIAN
Metode yang dipakai dalam penelitian ini ialah penelitian deskriptif 

kualitatif dengan pendekatan fenomenologis rakyat Banjar di Kalimantan 
Selatan. Teknik pengumpulan data dengan berbagai literatur yang berka-
itan dengan penelitian tentang masalah maantar patalian dalam pernikahan. 
Teknik ini digunakan untuk memahami perihal yang berkaitan dengan orang 
lain dalam situasi tertentu pada periode sebelum akad pernikahan. 8

Untuk memperoleh gambar yang berisi cerminan budaya Muslim dalam 
budaya tradisional pernikahan banjar, beberapa tahapan dilakukan untuk 
mengumpulkan data. Pada awalnya, pengumpulan data yang luas dan umum 
tentang hal-hal menarik dilakukan, penting dan berguna untuk diskusi yang 
lebih dalam. Tahap kedua, penelitian yang dilakukan untuk mengumpulkan 
data yang dilakukan lebih sesuai dengan fokus penelitian dan memahami 
sumber data yang kompeten atau informan. Tahap ketiga, penelitian ini mela-
kukan penelitian terfokus, yaitu mengembangkan penelitian eksplorasi untuk 
penelitian, yaitu tentang masalah refleksi budaya Muslim dalam adat perka-
winan adat Banjar.9 

C.	 TRADISI MASYARAKAT BANJAR DALAM PERNIKAHAN
Tradisi ialah warisan leluhur yang terus dilakukan sampai sekarang, 

seperti halnya dengan tradisi maantar jujuran dalam pernikahan adat Banjar 
yang telah dilakukan sejak sebelum Islam memasuki tanah Banjar. yang telah 
menjadi kebiasaan di komunitas ini.10 Pernikahan dalam Islam ialah satu hal 
yang perjuangkan oleh agama. Di antara argumen yang menentukan perni-
kahan ialah dalam Surat Ar-Rum ayat 21:

َّةً  ومَنِْ آياَتهِِ أَنْ خلَقََ �لكَمُْ منِْ أَنفْسُِكمُْ أَزْواَجاً لتِسَْكنُوُا إِليَْهاَ وجََعلََ بيَنْكَمُْ موَدَ

ورَحَْمةًَ إِنَّ فيِ ذلَكَِ لآياَتٍ لقِوَمٍْ يتَفَكَرَّوُنَ
Artinya: Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan 
untukmu isteri-isteri dari jenismu sendiri, supaya kamu cenderung dan 
merasa tenteram kepadanya, dan dijadikan-Nya diantaramu rasa kasih dan 
sayang. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-

8	 Mariasusai Dhavamony, Fenomenologi Agama (Kanisius, 1995), 43.
9	 Dr Rukin M.Si S. Pd, Metodologi Penelitian Kualitatif (Yayasan Ahmar Cendekia Indonesia, 

n.d.), 88.
10	 Bungaran Antonius Simanjuntak, Tradisi, Agama, dan Akseptasi Modernisasi Pada 

Masyarakat Pedesaan Jawa (Edisi Revisi) (Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2016).



TRADISI MAANTAR PATALIAN PADA PERKAWINAN ...

23Vol. 7, No. 1, Juli 2020 An-Nuha

tanda bagi kaum yang berfikir. [QS. Ar-Rum 30:21]

Cara hidup masyarakat Banjar didasarkan pada 3 elemen, yakni Islam, 
adat setempat dan lingkungannya. Demikian juga dalam adat pernikahan, 
untuk orang Banjar ketiga elemen ini telah terintegrasi, oleh karena itu jika 
kita berbicara tentang pernikahan adat kita berbicara tentang integrasi ketiga 
elemen ini, karena itu adalah pola perilaku, dan perilaku yang terus terjadi 
berulang kali.11 Pernikahan adalah salah satu aspek yang diwarnai oleh adat 
istiadat yang cukup erat bagi rakyat Banjar. 

Bagi rakyat Banjar, proses pernikahan harus dibuat secara rinci. Oleh 
sebab itu, tak heran prosesi pernikahan memerlukan waktu yang lama dan 
tidak sedikit biaya. Itu karena budaya orang Banjar kurang lebih dipengaruhi 
oleh agama Islam yang dibawa oleh pedagang dari Arab pada zaman kuno. 
Pernikahan dalam hukum adat bukan hanya ikatan antara pria dan wanita 
sebagai suami dan istri untuk tujuan mendapat keturunan dan memajukan 
serta menjaga kehidupan keluarga dalam rumah tangga. tetapi itu juga berarti 
hubungan hukum yang melibatkan anggota keluarga dari suami dan istri.12 
Dalam tradisi pernikahan di komunitas Banjar, jika ada pria yang ingin meni-
kahi wanita, maka pria itu bertanya pada wanita yang diinginkannya. Pertama 
keluarga laki-laki bertanya pada keluarga perempuan apakah wanita itu ada 
yang melamar. Jika tidak ada, maka keluarga pria dapat mengungkapkan niat 
mereka untuk pergi badatang (melamar).

Dalam pola pernikahan tradisional Banjar, selesai melewati proses 
Badatang, jika lamaran ini telah diterima maka pembicaraan selanjutnya ialah 
berbicara tentang total jujuran yang diinginkan oleh keluarga wanita dan 
disetujui oleh keluarga pria, dan dalam pertemuan ini juga mendiskusikan 
tentang waktu pernikahan, akad pernikahan, dan upacara pernikahan.13 Bagi 
rakyat Banjar, jujuran ialah salah satu syarat yang harus dipenuhi oleh pria 
yang ingin menikah. Pada zaman kuno mas kawin atau jujuran pada saat akad 
pernikahan harus disebutkan secara penuh seperti yang sebelumnya disepa-
kati pada upacara Badatang atau Bapapayuan. Permintaan untuk menyebut 

11	 Mohamad Idwar Saleh, Adat istiadat dan upacara perkawinan daerah Kalimantan Selatan 
( Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Direktorat Jenderal Kebudayaan, 
Direktorat Sejarah dan Nilai Tradisional, Proyek Inventarisasi dan Pembinaan Nilai-Nilai 
Budaya, 1991), 113.

12	 A. Suriyaman Mustari Pide, Hukum Adat Dahulu, Kini, Dan Akan Datang (Prenada Media, 
2017); Ayang Utriza Yakin, Sejarah Hukum Islam Nusantara (Kencana, 2016); Abd Shomad, 
Hukum Islam: Penormaan Prinsip Syariah dalam Hukum Indonesia (Kencana, 2017).

13	 Mahfudz, Pola Perkawinan Adat Banjar Di Kalimantan Selatan, 3.



Arie Sulistyoko dan Anwar Hafidzi

24 Vol. 7, No. 1, Juli 2020An-Nuha

jujuran sebagian besar dari laki-laki, karena menyangkut kekuatan status 
hukum jujuran di masa depan. Ini mengikat permintaan jujuran jika perni-
kahan gagal, jika kegagalan itu disebabkan oleh seorang wanita yang dalam 
istilah Banjar "kada bakabaikan" (istri meminta cerai sebelumnya atau tidak 
ingin diganggu oleh suaminya), maka setengah dari jujuran harus dikemba-
likan.

Bagi sebagian orang Banjar, tradisi jujuran sebenarnya bukanlah sesuatu 
yang baru, meskipun tidak ditulis secara tekstual dalam Nash al-quran, tetapi 
jika kita melihat sejak zaman Nabi Muhammad, ada berbagai aplikasi mas 
kawin, ini juga alasannya. di belakang komunitas saat menggunakan tradisi 
ini.14 

Pada dasarnya, jika dilihat sejarah sejak zaman Nabi, ada seorang teman 
yang menikah dengan mahar Alquran, selain itu Sayyidina Ali menikah 
dengan cincin mahar besi dan itu legal di mata agama. Rasulullah Saw meni-
kahi Siti Khadijah dengan mahar 500 unta ditambah sejumlah kambing, ini 
tidak menunjukkan batasan dan pembatasan pada mahar yang harus dibe-
rikan oleh istrinya, yang terpenting ialah bahagia.15 Adapun jujuran yang 
merupakan tradisi sebagai komunitas Banjar, dilihat dari statusnya jika dise-
butkan dalam akad nikah, statusnya ialah mahar, jika tidak disebut maka 
hanya hadiah. Bagi orang Banjar, tradisi ini tidak menabrak ajaran Islam, 
karena jika dipahami nilai-nilai yang terkandung di dalamnya, maka kita akan 
melihat hubungan yang sesuai dengan ajaran Islam, karena melalui tradisi ini 
kita akan lebih menghargai wanita yang mau nanti menjadi ibu bagi anak-
anak anak-anak, itu akan menghargai arti pernikahan, pernikahan ialah hal 
suci yang harus dijaga.

D.	 PEMBERIAN JUJURAN DALAM PRANIKAH
Budaya identik dengan masalah pranikah. Meskipun beberapa orang 

14	 Musa Aripin, Ilmu Hukum IAIN Padangsidimpuan, and A. Pengertian, “Eksistensi Urf 
Dalam Kompilasi Hukum Islam,” Jurnal Al-Maqasid 2, no. 1 (2016); Nasaruddin Umar, 
Dirjen Bimbingan Masyarakat Islam, and Departemen Agama, “Refleksi Penerapan Hukum 
Keluarga Di Indonesia,” Makalah yang disampaikan pada Konsultasi Nasional Mencapai 
Hukum Keluarga yang Adil dan Setara Jender diselenggarakan oleh Komnas Perempuan, 
Jakarta (2009): 3–4.

15	 Syamruddin Nasution, SEJARAH PERKEMBANGAN PERADABAN ISLAM (Asa Riau 
(CV. Asa Riau), 2017); Novi Indriyani, “Prilaku Bisnis Muhammad Saw. Sebagai Entrepreneur 
Dalam Filsafat Ekonomi Islam,” HUMAN FALAH: Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 3, no. 
1 (2016): 18–33; Evi Indah Fariati, “PERNIKAHAN NABI MUHAMMAD DENGAN 
MARIA AL-QIBTIYAH” (PhD Thesis, UIN Sunan Ampel Surabaya, 2015).



TRADISI MAANTAR PATALIAN PADA PERKAWINAN ...

25Vol. 7, No. 1, Juli 2020 An-Nuha

tidak terlalu mempermasalahkannya.16  Pada prinsipnya, dengan pría atau 
dapat juga disiapkan oleh orang tua dari pria yang diberikan kepada wanita, 
tetapi tidak diberikan kepada pengantin wanita, tetapi digunakan untuk 
tujuan membiayai kebutuhan satu set pernikahan..17 Setiap individu ketika 
melaksanakan sesuatu, selain memiliki alasan dasar mereka melakukannya, 
tentu saja memiliki tujuan dan niat yang berbeda, dan bagi orang Banjar dalam 
menjalankan tradisi maantar dalam pernikahan tradisional Banjar, mereka 
memiliki kesadaran dan tujuan yang beragam.

	 Sebenarnya yang ideal untuk menentukan bukanlah melihat total 
masyarakat sekitar, tetapi hasil diskusi antara kedua belah pihak keluarga harus 
menjadi tolok ukur untuk jumlahnya, karena kemampuan seseorang untuk 
bervariasi jumlahnya. Namun dalam kenyataannya status sosial juga tidak 
dapat dihindari di beberapa masyarakat dengan mengekspresikan gengsi dan 
keegoisan. Selain itu, masyarakat menganggap bahwa tradisi Maantar adalah 
salah satu identitas dan karakteristik masyarakat Banjar, oleh karena itu sudah 
menjadi kewajiban bagi mereka untuk melestarikan tradisi tersebut.

Uang jujur dalam perkawinan komunitas Banjar mengandung setidaknya 
tiga tujuan, yaitu:18

Pertama: Dalam hal posisi,  adalah pilar pernikahan di masyarakat Banjar.
Kedua: Dalam hal fungsi, uang adalah hadiah yang diberikan dari pesta 
pría kepada wanita sebagai biaya resepsi pernikahan dan penyediaan kehi-
dupan kemudian untuk tinggal di rumah tangga.
Ketiga: Dalam hal tujuan, uang jujur adalah untuk memberikan prestise 
(tanda kehormatan) bagi wanita jika jumlah yang ditetapkan dapat dipe-
nuhi oleh pria.

16	 Rizqi Maulida Amalia and Muhammad Yudi Ali Akbar, “Konseling Islam Perannya Bagi 
Pemilihan Pasangan Dan Kesiapan Pernikahan,” JURKAM: Jurnal Konseling Andi Matappa 1, 
no. 2 (2017): 125–130; Khoirul Anam, “Analisis Al-Maslahah al-Mursalah Terhadap Program 
Sekolah Pra Nikah Oleh Pusat Pembelajaran Keluarga (PUSPAGA) Di Surabaya” (PhD 
Thesis, UIN Sunan Ampel Surabaya, 2019).

17	 Anwar Hafidzi, “Penolakan Nasab Anak Li’an Dan Dhihar Dengan Ta’liq (Analisis Komparatif 
Naskah Kitab Fiqh al-Islam Wa Adillatuhu Dengan al-Mughni),” Ulul Albab: Jurnal Studi 
dan Penelitian Hukum Islam 1, no. 2 (2018): 77–94; Anwar Hafidzi and Eka Hayatunnisa, 
“Kriteria Poligami Serta Dampaknya Melalui Pendekatan Alla Tuqsitu Fi Al-Yatama Dalam 
Kitab Fikih Islam Wa Adillatuhu,” Syariah: Jurnal Hukum dan Pemikiran 17, no. 1 (2017).

18	 Efentinus Ndruru, “Perempuan Dan Adat Perkawinan (Studi Tentang Marginalisasi 
Perempuan Dalam Jujuran Adat Istiadat Perkawinan Di Nias),” Jurnal Community 3, 
no. 1 (2018); Muzainah, “BAANTAR JUJURAN DALAM PERKAWINAN ADAT 
MASYARAKAT BANJAR”; Akbari, “Jujuran Dalam Adat Banjar (Kajian Etnografis Hukum 
Islam Dalam Perkawinan Adat Banjar).”



Arie Sulistyoko dan Anwar Hafidzi

26 Vol. 7, No. 1, Juli 2020An-Nuha

Di masa lalu semua jumlah yang disepakati di acara Badatang atau Basa-
suluh disebutkan ketika persetujuan diberikan, sehingga mirip dengan posisi 
mahar dalam Islam yang memiliki kekuatan di mata hukum Islam dan Hukum 
Positif, ini berkaitan dengan pengembalian atau mas kawin jika perkawinan 
atau kegagalan terjadi, maka istri meminta cerai sebelum suaminya turun 
tangan. Di komunitas Banjar, misalnya, bahwa pesta pernikahan didanai oleh 
pria dan karena jumlah uang yang kecil, jumlah undangan juga kecil, karena 
wanita tidak ingin memberikan terlalu banyak biaya tambahan untuk perni-
kahan.

Di masa lalu masyarakat ketika perjanjian tentang jumlah upacara 
Badatang atau Bapapayuan dilakukan dengan media yang ditutupi dengan kain 
dan kemudian diserahkan kepada para wanita, serta para wanita membalas 
dan menawar tanpa menggunakan kata-kata sampai akhirnya menemukan 
sebuah persetujuan sebelum dibuka dan diberitahukan kepada keluarga dan 
kerabat yang hadir. Itu karena di masa lalu mereka masih menggunakan koin 
yang mudah dihitung, dan masing-masing pihak saling menghormati hak 
privasi masing-masing karena hal ini melibatkan martabat keluarga. Adapun 
apa yang terjadi di masa lalu, proses perjanjian dilakukan dengan dialog lang-
sung antara kedua belah pihak keluarga tanpa menggunakan uang media 
secara langsung seperti yang dilakukan di zaman kuno. Hal ini disebabkan 
perkembangan zaman ditambah sekarang bahwa jumlahnya telah menjadi 
rahasia umum, yang berarti bahwa itu bukan sesuatu privasi yang berbeda dari 
masa lalu.

Namun, beberapa pria yang menikahi wanita dari komunitas Banjar tidak 
merasa terbebani oleh nilai uang yang relatif tinggi karena dalam menen-
tukan proses tawar-menawar terjadi terlebih dahulu hingga tercapai kesepa-
katan sehingga masih dalam batas kemampuan pria. bertemu . Selama masa 
ini para pria juga tahu sebelumnya tentang adat-istiadat ini sehingga mereka 
telah mempersiapkan segalanya sebelum melangkah ke tingkat yang lebih 
serius. Uang itu sendiri akan digunakan untuk membiayai penyelenggaraan 
pernikahan, membeli perabot rumah tangga, barang-barang yang dibutuhkan 
untuk pasangan yang baru menikah, yang semuanya dikembalikan untuk 
kepentingan mereka yang akan menjalani kehidupan baru. Karena biasanya 
setelah mereka menikah, mempelai laki-laki tinggal di sebuah rumah di mana 
pengantin wanita dapat selama mereka dapat memiliki rumah mereka sendiri. 
Jadi persiapan yang lengkap diperlukan di rumah orang tua pengantin wanita 
yang sebagian didanai.



TRADISI MAANTAR PATALIAN PADA PERKAWINAN ...

27Vol. 7, No. 1, Juli 2020 An-Nuha

E.	 HUBUNGAN TRADISI JUJURAN DAN PEMBERIAN HAK 
WANITA 
Upacara Maantar Jujuran dalam pernikahan tradisional Banjar telah 

mulai dilakukan berulang kali dan diintegrasikan ke dalam kehidupan masya-
rakat Banjar, sehingga menjadi ciri khas dalam pernikahan tradisional suku 
Banjar. Karena itu, perasaan tidak nyaman muncul secara alami ketika orang 
Banjar meninggalkan salah satu tradisi ini, termasuk tradisi kejujuran maantar. 
Bagi orang Banjar ketika menjalankan tradisi ini mereka merasakan manfaat 
untuk kehidupan nyata mereka seperti, manfaat bagi kehidupan pengantin 
wanita dalam membangun rumah tangga, hubungan antara dua keluarga 
pengantin wanita semakin dekat, dan sebagainya, yang tidak ditemukan jika 
mereka tidak menjalankan tradisi ini

Tradisi Maantar adalah tradisi yang menjadi sorotan masyarakat 
karena upacara ini akan dihadiri oleh keluarga besar, saudara dan tetangga. 
Setelah mendapat persetujuan antara kedua keluarga pada upacara sebe-
lumnya Badatang dan Bapapayuan mengenai jumlah dan barang-barang 
seperti pakaian wanita secara penuh dan sebagainya, maka upacara Maantar 
(mengirim) jujuran (mas kawin). Ketika datang ke kondisi tentang jujuran, 
tidak ada aturan yang pasti. Namun, biasanya apa yang terjadi pada masya-
rakat adat Banjar harus melalui proses diskusi yang terjadi ketika ada kesepa-
katan atau apa yang disebut 'harmoni' antara kedua pihak dari kedua keluarga 
pengantin wanita. Perjanjian ini mencakup jumlah nilai jujuran dan waktu 
pemberian hadiah. Biasanya keputusan untuk melanjutkan atau tidak rencana 
pernikahan terjadi saat ini. Kemudian jumlah jujuran dapat dipahami dalam 
arti sesuai dengan kemampuan pria dengan persetujuan dan kehendak wanita 
dan keluarga mereka.

Penyerahan mas kawin atau jujuran adalah tanda bahwa pria mengi-
nginkan pernikahan dilakukan dengan cepat. Prosesi Maantar Jujuran adalah 
satu kesatuan dari semua tahapan proses pernikahan di antara orang banjar 
yang biasanya didahului oleh pria yang datang ke wanita untuk melakukan 
proposal atau dikenal sebagai basasuluh. Dalam proses aplikasi ini, jika 
wanita itu tahu siapa calon pelamar untuk putrinya dan tampaknya tidak 
menyenangkan keluarga gadis itu, maka mereka mencoba untuk menolaknya 
secara halus, dengan mengatakan bahwa putrinya bertunangan, masih kecil 
atau masih ingin melanjutkan pendidikannya atau terkadang dengan memba-
yangkan (menentukan) jujuran yang sangat tinggi.19

19	 Alfani Daud, Islam dan masyarakat Banjar: deskripsi dan analisa kebudayaan Banjar, 1990, 



Arie Sulistyoko dan Anwar Hafidzi

28 Vol. 7, No. 1, Juli 2020An-Nuha

Proses maantar jujuran dimulai dengan balasan oleh perwakilan dari 
juru bicara pengantin. Acara petalian ini lebih bersifat seremonial dan selalu 
mengundang banyak orang. Dalam acara ini, biasanya acara khusus untuk 
ibu-ibu, dari menyerahkan mahar ke menyerahkan pangiring atau peralatan 
yang cukup untuk calon pengantin dalam bentuk peralatan dari kepala sampai 
kaki. Gelas / mangkuk hias telah disiapkan untuk menyimpan uang jujuran, 
dan mangkuk biasa ialah tempat untuk meletakkan nasi kuning atau kunyit 
dan daun bunga rampai atau pandan dan sering dicampur dengan mawar atau 
daun melati dan ditaburi dengan air mawar. Jangan lewatkan bagian pucuk 
pisang, jamu, dan bamban. Untuk menerima jujuran dan barang-barang 
lainnya yang dibawa oleh delegasi sarjana, karpet biasanya disiapkan dan dide-
korasi dengan indah. Dalam upacara ini, sangat jelas bahwa tradisi mendomi-
nasi rangkaian upacara, di samping implementasi unsur-unsur ajaran Islam.

Tanda-tanda keterlibatan atau komitmen adalah dalam bentuk pera-
latan wanita, termasuk; sarung, pakaian, tudung, bra, sandal, galung, makeup 
dan benda-benda lainnya untuk wanita yang diusulkan. Biasanya pakaian 
yang diserahkan ketiganya, artinya setiap jenis pakaian atau peralatan yang 
diserahkan masing-masing berjumlah tiga potong / lembar. Dalam perkem-
bangan budaya saat ini, kadang-kadang acara pertukaran cincin juga dima-
sukkan. Upacara maatar patalian dimulai dengan kata-kata pembuka dari 
pemimpin upacara, dimulai dengan membaca bismillah atau al fatihah, 
kemudian membaca pengaturan program. Setelah itu kesempatan diberikan 
kepada para ibu dari keluarga laki-laki, untuk memberikan satu atau dua kata 
sebagai percakapan pembuka. Tugas ini biasanya dilakukan oleh seorang ibu 
yang secara khusus ditugaskan untuk menyampaikan pidato. Pidato untuk 
tujuan kedatangan dibumbui dengan pantun. Contoh sajak, seperti: "Batang 
Sambal bukan batang, batang durian kita. Tidak datang sekarang, datang kita 
meledak jujurannya". Jika pihak laki-laki telah selesai menyampaikan pidato, 
maka oleh penyelenggara acara, kesempatan untuk memberikan balasan dibe-
rikan kepada ibu-ibu dari keluarga perempuan, juga diwakili oleh seorang 
ibu yang bertugas menanggapi pidato dengan kata-kata yang dibumbui oleh 
pantun juga. Setelah sambutan dan balasan dari kedua belah pihak, upacara 
serah terima diadakan sebagai tanda pertunangan. 

Peristiwa patalian atau baantar jujuran biasanya kelompok lelaki 
membawa peralatan serba untuk calon pengantin mulai dari sepatu, sandal, 
pakaian, tas, perlengkapan mandi, pakaian dalam dan lain-lain, dalam hal 

75.



TRADISI MAANTAR PATALIAN PADA PERKAWINAN ...

29Vol. 7, No. 1, Juli 2020 An-Nuha

uang dari jujuran dikirim langsung dan tidak ketinggalan ada beras kuning, 
rampah dimasak dan ruas bamban. Jarak upacara patalian biasanya tidak 
terlalu jauh, bisa satu minggu, satu bulan, beberapa bulan, atau dilaksanakan 
pada hari yang sama, tidak ada ketentuan khusus mengenai hal ini, tergantung 
kesepakatan dari kedua belah pihak mempelai.

Total jujuran tergantung pada kemampuan mempelai laki-laki untuk 
menggunakan uang itu untuk melaksanakan pernikahan. Selain uang, 
pengantin pria biasanya menawarkan barang-barang dalam bentuk kebu-
tuhan pribadi wanita. Pada dasarnya, mempelai laki-laki dipersiapkan oleh 
calon mempelai laki-laki, calon mempelai pria sendiri dipersiapkan atau disi-
apkan oleh orang tuanya dan bahkan dapat dipersiapkan bersama oleh kerabat 
dekatnya jika uang untuk kejujuran tidak cukup. Dalam perkembangannya 
saat upacara  maantar patalian sering juga ditambah dengan upacara maantar 
jujuran atau manaikakan jujuran, ialah penyerahan uang tunai. Dengan penye-
rahan uang jujuran, maka secara tidak langsung keluarga lelaki yang melamar 
menginginkan upacara pernikahan dilaksanakan sesegera mungkin.

Ketika menyerahkan uang jujur, ada modifikasi di tempat uang jujur. Ini 
dengan demikian telah menggeser makna wadah uang kejujuran. Awalnya 
menurut adat, uang jujur ​​yang diberikan oleh calon pengantin pria kepada 
calon pengantin, dimasukkan ke dalam keranjang (wadah yang terbuat dari 
purun) yang biasanya digunakan untuk mencuci beras. Keranjang itu diisi 
dengan nasi kuning dan bunga rampai, kemudian diaduk dengan perancah 
(sendok nasi) sehingga uang dan nasi kuning serta bunga rampai menyatu. 
Selanjutnya uang diambil dan jumlahnya dihitung di depan undangan yang 
hadir. Jika jumlah uang sesuai dengan kesepakatan awal, maka uang itu dima-
sukkan kembali ke keranjang dan diserahkan kepada orang tua pengantin 
wanita. Koleksi dan uang kejujuran, maka harus disimpan dalam toples selama 
tiga hari tiga malam. Ini berarti bahwa calon pengantin akan hidup dingin 
(hidup rahuh rahayu, terlihat beruntung dan bahagia). Selain memasukkan 
uang jujur ​​ke keranjang, ada juga yang memasukkannya ke dalam buah kelapa 
yang isinya sudah dibuang. Kelapa yang berisi uang kejujuran ditempatkan 
di panginangan (mangkuk). Dalam lilin yang diisi dengan kelapa, uang itu 
dinyalakan dengan lilin, kemudian dibawa oleh beberapa orang, terutama ibu 
dan anak perempuan (diarak) ke rumah pengantin wanita, untuk diserahkan 
sebagai mahar. Oleh pengantin wanita, kejujuran diadakan selama tiga hari 
tiga malam. Setelah waktu itu, uang yang jujur ​​diambil oleh mempelai laki-
laki, dan hanya sebagian kecil yang tersisa sebagai jaminan. Uang yang jujur ​​
dikembalikan lagi ke pengantin wanita, dengan cara mencicil sedikit demi 



Arie Sulistyoko dan Anwar Hafidzi

30 Vol. 7, No. 1, Juli 2020An-Nuha

sedikit hingga terbayar. Dengan pembayaran kembali uang jujur, itu berarti 
upacara pernikahan dapat diadakan. Upacara patalian dan upacara kejujuran 
berakhir dengan mencicipi hidangan dalam bentuk kue bingka, alua-maalua 
(permen), roti, martabak, ketan, dan makanan lainnya. Di masa lalu, barang-
barang ini diserahkan ketika acara Bapapayuan berarti bahwa mereka dima-
sukkan dengan patalat sebagai tanda, tetapi sekarang tradisi ini telah menjadi 
upacara yang cukup hidup dengan mengundang keluarga, kerabat, dan orang-
orang. Ini juga berfungsi sebagai pengumuman bahwa dia akan segera meni-
kah.20

F.	 PENUTUP
Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa penerapan analisis 

dari pendekatan sosiologis adalah bahwa tolok ukurnya adalah kejujuran itu 
sendiri, di mana jika total jujuran yang diminta oleh gadis itu dan keluarga 
gadis itu tidak dapat dipenuhi oleh pria itu, maka kebanyakan pihak gadis itu 
lebih memilih untuk membatalkan atau tidak melanjutkan proses pernikahan 
jika ini terjadi kondisi pria yang melamar adalah orang asing. Saat ini, melalui 
pendekatan antropologis ternyata ini tidak sepenuhnya berlaku untuk setiap 
keluarga sebelum menikah dan masih ada tawar-menawar dan toleransi dalam 
menyetujui jumlah uang jujuran berdasarkan adat yang berlaku di desa atau 
tempat tertentu. 

20	 Saleh, Adat istiadat dan upacara perkawinan daerah Kalimantan Selatan, 51.



TRADISI MAANTAR PATALIAN PADA PERKAWINAN ...

31Vol. 7, No. 1, Juli 2020 An-Nuha

DAFTAR PUSTAKA

Akbari, Rifqi. “Jujuran Dalam Adat Banjar (Kajian Etnografis Hukum Islam 
Dalam Perkawinan Adat Banjar).” B.S. thesis, Fakultas Syariah dan 
Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, n.d.

Al-Asqalani, Al Hafidz Ibnu Hajar. Bulughul Maram Min Adillatil Ahkam 
Alih Bahasa Ahmad Najieh. Semarang: Pustaka Nuun, 2011.

Al-Faifi, Syaikh Sulaiman Ahmad Yahya. Ringkasan fikih sunnah Sayyid Sabiq. 
Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2013.

Amalia, Rizqi Maulida, and Muhammad Yudi Ali Akbar. “Konseling Islam 
Perannya Bagi Pemilihan Pasangan Dan Kesiapan Pernikahan.” 
JURKAM: Jurnal Konseling Andi Matappa 1, no. 2 (2017): 125–130.

Amin, Faizal. “Sex Education Dalam Paradigma Pendidikan Islam.” 
Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 1 (2016): 78–96.

Anam, Khoirul. “Analisis Al-Maslahah al-Mursalah Terhadap Program 
Sekolah Pra Nikah Oleh Pusat Pembelajaran Keluarga (PUSPAGA) 
Di Surabaya.” PhD Thesis, UIN Sunan Ampel Surabaya, 2019.

Aripin, Musa, Ilmu Hukum IAIN Padangsidimpuan, and A. Pengertian. 
“Eksistensi Urf Dalam Kompilasi Hukum Islam.” Jurnal Al-Maqasid 
2, no. 1 (2016).

Daud, Alfani. Islam dan masyarakat Banjar: deskripsi dan analisa kebudayaan 
Banjar, 1990.

Dhavamony, Mariasusai. Fenomenologi Agama. Kanisius, 1995.
Fariati, Evi Indah. “PERNIKAHAN NABI MUHAMMAD DENGAN 

MARIA AL-QIBTIYAH.” PhD Thesis, UIN Sunan Ampel 
Surabaya, 2015.

Firdian, Mochamad Rochman. “TRADISI ‘MAANTAR JUJURAN’ 
DALAM PERKAWINAN ADAT BANJAR KALIMANTAN 
SELATAN PERSPEKTIF HUKUM ISLAM.” PhD Thesis, UIN 
Sunan Ampel Surabaya, 2015.

Hafidzi, Anwar. “Penolakan Nasab Anak Li’an Dan Dhihar Dengan Ta’liq 
(Analisis Komparatif Naskah Kitab Fiqh al-Islam Wa Adillatuhu 
Dengan al-Mughni).” Ulul Albab: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum 
Islam 1, no. 2 (2018): 77–94.

Hafidzi, Anwar, and Eka Hayatunnisa. “Kriteria Poligami Serta Dampaknya 
Melalui Pendekatan Alla Tuqsitu Fi Al-Yatama Dalam Kitab Fikih 
Islam Wa Adillatuhu.” Syariah: Jurnal Hukum dan Pemikiran 17, no. 
1 (2017).



Arie Sulistyoko dan Anwar Hafidzi

32 Vol. 7, No. 1, Juli 2020An-Nuha

Indriyani, Novi. “Prilaku Bisnis Muhammad Saw. Sebagai Entrepreneur Dalam 
Filsafat Ekonomi Islam.” HUMAN FALAH: Jurnal Ekonomi dan 
Bisnis Islam 3, no. 1 (2016): 18–33.

Kurdi, Fathurrahman Azhari Zainal Muttaqien Sulaiman. “Motivasi 
Perkawinan Endogami Pada Komunitas Alawiyyin Di Martapura 
Kabupaten Banjar.” Mu’adalah; Jurnal Studi Gender dan Anak 1, no. 
2 (2013).

Mahfudz, Gusti. Pola Perkawinan Adat Banjar Di Kalimantan Selatan. 
Yogyakarta: Lembaga Kependudukan UGM, tt.

M.Si, Dr Rukin, S. Pd. Metodologi Penelitian Kualitatif. Yayasan Ahmar 
Cendekia Indonesia, n.d.

Muzainah, Gusti. “BAANTAR JUJURAN DALAM PERKAWINAN 
ADAT MASYARAKAT BANJAR.” Al-Insyiroh: Jurnal Studi 
Keislaman 5, no. 2 (2019): 10–32.

Nasution, Syamruddin. SEJARAH PERKEMBANGAN PERADABAN 
ISLAM. Asa Riau (CV. Asa Riau), 2017.

Ndruru, Efentinus. “Perempuan Dan Adat Perkawinan (Studi Tentang 
Marginalisasi Perempuan Dalam Jujuran Adat Istiadat Perkawinan 
Di Nias).” Jurnal Community 3, no. 1 (2018).

Pide, A. Suriyaman Mustari. Hukum Adat Dahulu, Kini, Dan Akan Datang. 
Prenada Media, 2017.

Saleh, Mohamad Idwar. Adat istiadat dan upacara perkawinan daerah 
Kalimantan Selatan. Jakarta: Departemen Pendidikan dan 
Kebudayaan, Direktorat Jenderal Kebudayaan, Direktorat Sejarah 
dan Nilai Tradisional, Proyek Inventarisasi dan Pembinaan Nilai-
Nilai Budaya, 1991.

Shomad, Abd. Hukum Islam: Penormaan Prinsip Syariah dalam Hukum 
Indonesia. Kencana, 2017.

Simanjuntak, Bungaran Antonius. Tradisi, Agama, dan Akseptasi Modernisasi 
Pada Masyarakat Pedesaan Jawa (Edisi Revisi). Yayasan Pustaka 
Obor Indonesia, 2016.

Umar, Nasaruddin, Dirjen Bimbingan Masyarakat Islam, and Departemen 
Agama. “Refleksi Penerapan Hukum Keluarga Di Indonesia.” 
Makalah yang disampaikan pada Konsultasi Nasional Mencapai 
Hukum Keluarga yang Adil dan Setara Jender diselenggarakan oleh 
Komnas Perempuan, Jakarta (2009): 3–4.

Yakin, Ayang Utriza. Sejarah Hukum Islam Nusantara. Kencana, 2016.


