
RELASI NILAI AGAMA ISLAM DAN BUDAYA 
DALAM KESENIAN REOG PONOROGO

Alfiati
Sekolah Tinggi Agama Islam (STAI) Madiun

(Email: alfiati88@yahoo.com ) 

Abstrak
To introduce new cultural elements resulting from acculturation of Islam 
to Javanese culture, the Wali Songo introduced new values ​​in a persuasive 
manner. Associated with sensitive issues, such as the field of trust, the guardians 
allowed respect for their ancestors as commonly practiced by Javanese people. 
For this reason, the demand to bring back Islam that is peaceful, moderate, 
just, and tolerant is not because of the mere longing for Nusantara Islam 
which is cool and reconciling, but it is already a necessity, especially since our 
literary values ​​have been eroded by disturbing new understandings society. 
This path of cultural devices must be developed in the process of Islamization 
today. As Muslim scholars have explained, Islam is increasingly expected to 
come up with productive, constructive, and able cultural offers to declare 
themselves to be the bearers of goodness for all people. One of the regional 
arts which is a cultural heritage, Reog Ponorogo.Reog Ponorogo is one of the 
traditional performing arts works that has become the center of attention of 
the community, both locally, nationally and internationally and is one of 
cultural arts that has the power to become a national cultural identity. The 
performance is very thick with mystical things. In the art of Ponorogo Reog, 
there are Islamic values ​​that are not yet known by most people today. It also 
shows that Islam is able to merge into the culture of Indonesian society which 
is one of the local wisdom. This will review the values ​​of Islam contained 
in the Reog Ponorogo Arts, including the Reog section itself and the musical 
instruments.



Alfiati

174 Vol. 5, No. 2, Desember 2018An-Nuha

Kata Kunci: Nilai-nilai Budaya, Reog Ponorogo, Moderasi Islam

A.	 Pendahuluan
Salah satu jalur penyebaran Islam di Indonesia adalah melalui perangkat 

budaya. Ajaran Islam yang ditanamkan melalui perangkat budaya ini, menyisa-
kan warisan agama lama dan kepercayaan yang ada, yang tumbuh subur di ma-
syarakat pada waktu itu, untuk dilestarikan kemudian dibersihkan dari anasir 
syirik. Pembersihan anasir syirik ini merupakan satu upaya untuk meneguh-
kan konsep monotheisme (tauhid) dalam ajaran Islam. Bisa dikatakan bahwa 
proses pengislaman budaya Nusantara oleh para ulama terdahulu dibarengi 
dengan proses penusantaraan nilai-nilai Islam, sehingga keduanya melebur 
menjadi identitas baru yang kemudian kita kenal sebagai Islam Nusantara. Da-
lam sejarah penyebaran Islam di Jawa, Wali Songo memiliki peran yang cukup 
besar dalam proses akulturasi Islam dengan budaya Jawa. Mereka menghasil-
kan karya-karya kebudayaan sebagai media penyebaran Islam.Untuk memper-
kenalkan unsur-unsur budaya baru hasil akulturasi Islam dengan budaya Jawa 
itu, para wali melakukan pengenalan nilai-nilai baru secara persuasif. Terka-
it dengan persoalan-persoalan yang sensitif, seperti bidang kepercayaan, para 
wali membiarkan penghormatan terhadap leluhur sebagaimana yang biasa di-
lakukan oleh masyarakat Jawa. Untuk itulah tuntutan menghadirkan kembali 
Islam yang damai, moderat, adil, dan toleran, bukan karena kerinduan semata 
akan Islam Nusantara yang sejuk dan mendamaikan. Tapi sudah merupakan 
kebutuhan, terutama semenjak nilai-nilai kenusantaraan kita mulai terkikis 
oleh paham-paham baru yang meresahkan masyarakat.

Jalur perangkat budaya inilah yang harus ditumbuhkembangkan dalam 
proses Islamisasi dewasa ini. Seperti yang pernah dipaparkan cendekiawan 
muslim Nurcholish Madjid, Islam semakin diharapkan tampil dengan tawaran-
tawaran kultural yang produktif, konstruktif, serta mampu menyatakan diri 
sebagai pembawa kebaikan untuk semua umat manusia, tanpa eksklusivisme 
komunal. Inilah sebuah penegasan betapa pentingnya eksistensi Islam kultural.

Lebih jauh, Nurcholish memaparkan bahwa beragam budaya dan agama 
berkembang dalam masyarakat, di mana keduanya tak jarang lebur dan terjadi-
lah akulturasi. Akulturasi tersebut sering kali menyebabkan berbagai hal yang 
dapat membingungkan orang untuk membedakan mana yang produk agama, 
dan mana yang merupakan produk budaya.Walaupun antara agama dan bu-
daya tidaklah dapat dipisahkan, tapi yang jelas tidak dibenarkan mencampur-
adukkan di antara keduanya. Perangkat budaya adalah bentuk investasi masa 



RELASI NILAI AGAMA ISLAM DAN BUDAYA DALAM KESENIAN ...

175Vol. 5, No. 2, Desember 2018 An-Nuha

depan bagi umat Islam Indonesia dalam menghadapi dinamika keberagamaan 
yang penuh warna. Perangkat budaya ini merupakan sumber etik moral dan 
pijakan kultural bagi kehidupan berbangsa dan bernegara.

Menurut pengamatan cendekiawan Abdurrahman Wahid (almarhum) 
ketika Islam datang ke tanah Jawa, Islam dengan cepat beradaptasi dengan apa 
yang ada.1 Akulturasi antara Islam dan budaya setempat berlangsung secara da-
mai. Proses akulturasi dan adaptasi antara budaya yang satu dan budaya yang 
lain-atau dalam antropologi kultural disebut konsep integrasi kultural-ini ti-
dak dapat dihindari karena pluralitas agama, budaya, dan adat-istiadat yang 
ada tidak-bisa-tidak saling bergesekan.

Dalam ilmu ushul fikih, budaya lokal dalam bentuk kebudayaan itu di-
sebut 'urf. Karena 'urf suatu masyarakat-sesuai dengan uraian di atas-mengan-
dung unsur yang salah dan yang benar sekaligus, maka dengan sendirinya 
orang-orang muslim harus melihatnya secara kritis. Hal ini sesuai dengan ber-
bagai prinsip Islam yang menentang tradisionalisme.

Kemampuan mengawinkan kearifan lokal dan nilai-nilai Islam ini mem-
pertegas bahwa antara agama dan budaya lokal tidak dapat dipisahkan satu 
sama lain, tapi tentu bisa dibedakan antara keduanya. Untuk itu, sejak keda-
tangan Islam di Indonesia pada abad VII Masehi hingga sampai detik ini, Islam 
mampu bertahan dan berakulturasi dengan kearifan lokal.

Hal ini memperlihatkan bahwa Islam sebagai agama rahmatan lil 'alamin 
mampu beradaptasi dan berdialog dengan budaya lokal, kebiasaan, dan cara 
berpikir penduduk setempat yang saat itu masih dipengaruhi oleh kebudayaan 
Hindu dan Buddha.

Pada titik singgung inilah perangkat budaya menemukan bentuknya seba-
gai investasi besar bagi tumbuh dan berkembangnya Islam di Indonesia.Sebuah 
investasi, yang harus dirayakan, dipelihara, dan disemai agar kehadiran Islam 
di tengah perangkat-perangkat budaya lokal, selalu teduh dan meneduhkan.

Salah satu kesenian daerah yang menjadi warisan budaya yaitu Reog Pono-
rogo.Reog Ponorogo merupakan salah satu karya seni pertunjukan tradisional 
yang telah menjadi pusat perhatian masyarakat, baik lokal, nasional maupun 
internasional dan merupakan salah satu karya seni budaya yang memiliki keku-
atan menjadi identitas budaya nasional.Seni pertunjukan tersebut sangat ken-
tal dengan hal-hal yang berbau mistik.Dalam kesenian reog Ponorogo terdapat 
nilai-nilai Islam yang belum diketahui sebagian besar masyarakat saat ini.Hal 

1 Abdurrahman Wahid. 1999. Membangun Budaya Kerakyatan. Titian Ilahi Press. hlm. 35



Alfiati

176 Vol. 5, No. 2, Desember 2018An-Nuha

itu juga menunjukkan bahwa Islam mampu melebur dalam budaya masyarakat 
Indonesia yang menjadi salah satu kearifan lokal.

B.	 Pembahasan
1.	 Budaya Lokal

Sebelum sampai kepada budaya lokal, hal yang harus diketahui dahulu 
adalah mengenai pengertian kebudayaan, unsur-unsur kebudayaan, wujud ke-
budayaan, dan sifat hakikat kebudayaan.

2.	 Pengertian Kebudayaan
Kebudayaan berasal dari bahasa sansakerta “buddhayah” yaitu bentuk 

jamak “buddhi” yang berarti “budi” atau akal. dengan demikian kebudayaan 
dapat diartikan hal-hal yang bersangkutan dengan akal.2 Sedangkan dari pan-
dangan ilmu Antropologi3 kebudayaan adalah keseluruhan sistem gagasan, 
tindakan dan hasil karya manusia dalam rangka kehidupan masyarakat yang 
dijadikan milik diri manusia dengan cara belajar.

Kebudayaan menurut Selo Soemardjan dan Soelaiman Soemardi adalah. 
Kebudayaan adalah sebagai hasil karya, rasa, dan cipta masyarakat. Karya ma-
syarakat menghasilkan teknologi dan kebudayaan kebendaan atau kebudaya-
an jasmani (material culture) yang diperlukan oleh manusia untuk menguasai 
alam sekitarnya agar kekuatan serta hasilnya dapat diabadikan untuk keperluan 
masyarakat.4

Sedangkan menurut Andrade pengertian kebudayaan mengacu pada 
kumpulan pengetahuan yang secara sosial diwariskan dari satu generasi ke ge-
nerasi selanjutnya yang kontras dengan makna sehari-hari yang hanya merujuk 
pada warisan sosial tertentu yakni tradisi sopan santun dan kesenian. Penger-
tian ini sama seperti yang dikemukakan Geertz mendefinisakan kebudayaan 
sebagai suatu pola dari penegrtian-pengertian atau makana-makna yang terja-
lin secara menyeluruh dalam simbol-simbol dan ditransmisikan secara historis. 
Budaya merupakan sistem mengenai kosepsi-konsepsi yang diwariskan dalm 
bentuk simbolik dengan cara ini manusia dapat berkomunikasi, melestarikan, 

2	 Koentjaraningrat. 1990. Manusia dan Kebudayaan di Indonesia.Bandung: Rineka Cipta, 
hlm. 181

3	 Ibid, hlm. 180
4	 Soekanto Soerjono. 2007. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: PT. Raja, hlm.30



RELASI NILAI AGAMA ISLAM DAN BUDAYA DALAM KESENIAN ...

177Vol. 5, No. 2, Desember 2018 An-Nuha

dan mengembangkan pengetahuan dan sikapnya terhadap kehidupan sebagai 
alat untuk memahami aspek kehidupan manusia.5

Dari pengertian-pengertian di atas, penulis menyimpulkan kebudayaan 
adalah kebiasaan-kebiasaan yang terpola, yang secara keseluruhan mencakup 
gagasan, ide, serta hasil karya manusia yang kemudian dijadikan tata cara da-
lam bermasyarakat.

3.	 Unsur-unsurKebudayaan
Luasnya bidang kebudayaan mendorong para pakar kebudayaan berpan-

dangan mengenai unsur-unsur kebudayaan.Menurut Maran6 kebudayaan me-
milki tujuh unsur, yaitu sebagai berikut;

a.	 Kepercayaan
	 Kepercayaan berkaitan dengan pandangan tentang bagaimanaa dunia 

ini beroperasi. Kepercayaan itu dapat berupa pandangan- pandangan 
atau interpretasi-interpretasi tentang masa lamapau, bisa penjelasan-
penjelasan masa sekarang, bisa berupa prediksi-prediksi tentang masa 
depan, dan bisa juga sesuatu hal yang berdasarkan pada common sense 
, akal sehat, kebijaksanaan yang dimiliki suatu bangsa, agama, ilmu 
pengetahuan, atau suatu kombinasi antara semua hal tersebut.

b.	 Nilai
	 Nilai mengacu pada apa atau sesuatu yang oleh manusia dan masya-

rakat dipandang sebagai sesuatu yang paling berharga. Dengan kata 
lain, nilai itu berasal dari pandangan hidup dari suatu masyarakat, 
pandangan hidup itu berasal dari sikap terhadap Tuhan, terhadap 
alam semesta.

c.	 Norma danSanksi
	 Norma adalah suatu aturan khusus, atau seperangkat aturan tentang 

apa yang harus dan apa yang tidak harus dilakukan oleh manusia.San-
ksi adalah ganjaran ataupun hukuman yang memungkinkan orang 
untuk memenuhi norma, sanksi itu bisa bersifat formal dan jga besi-
fat informal.

d.	 Teknologi
	 Sebagai hasil penerapan teknologi adalah cara kerja manusia, dengan 

5	 Abdullah. 2009.  Konstruksi dan Reproduksi Kebudayaan. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. Hlm. 
163

6	 Rafael Raga Maran. 2000. Manusia dan Kebudayaan. Jakarta: Rineka Cipta, hlm. 38-46



Alfiati

178 Vol. 5, No. 2, Desember 2018An-Nuha

teknologi manusia secara intensif berhubungan dengan alat dan 
membangun kebudayaan dunia sekunder yang berbeda dengan duni-
aprimer.

e.	 Simbol
	 Simbol adalah sesuatu yang dapat mengekspresikan atau memberi-

kan makna, simbol berupa objek-objek fisik yang telahmemperoleh 
makna kultural dan dipergunakan untuk tujuan-tujuan yang lebih 
bersifat simbolik daripada tujuan-tujuan instrumental.

f.	 Bahasa
	 Menurut Lyons bahasa merupakan seperangkat simbol dan tata atur-

an untuk menggunakan simbol-simbol dalam kombinasi-kombinasi 
yang penuh arti.

g.	 Kesenian
	 Melalui karya-karya seni, seperti seni sastra, musik, tari, lukis, lukis, 

dan drama, manusia mengekspresikan ide-ide, nilai-nilai, cita- cita, 
serta perasan-perasaanya.Banyak hal, pada pengalamn manusia yang 
tak terungkap dengan bahasa rasional, dan hanya dapat diungkapkan 
dengan bahasa simbolik yaitu seni.

Kluchkon dalam karanganya yang berjudul Universal Categoris of Culture 
menguraikan para pandangan pakar Antropologi yang berbeda-beda beserta 
dengan alasan-alasan perbedaan tersebut tentang kebudayaan yang dipandang 
sebagai suatu keseluruhan yang terintegrasi.Unsur-unsur kebudayaan tersebut 
terdapat pada setiap kebudayaan dari semua manusia dimanapun berada.Se-
lanjutnya, dari kerangka unsur- unsur kebudayaan yang disusun oleh sarjana-
sarjana Antropologi tersebut.

Koentjaraningrat7 berpendapat, bahwa terdapat 7 unsur kebudayaan yang 
bersifat universal, meliputi sebagai berikut.

1.	 Bahasa
2.	 SistemPengetahuan
3.	 Organisasisosial
4.	 Sistem peralatan hidup dan teknologi
5.	 Sistem mata pencaharianhidup
6.	 Sistemreligi
7.	 Kesenian 

7	 Koentjaraningrat. 2002. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: PT. Rineka Cipta, hlm 203-
204



RELASI NILAI AGAMA ISLAM DAN BUDAYA DALAM KESENIAN ...

179Vol. 5, No. 2, Desember 2018 An-Nuha

Koentjaraningrat kemudian mengemukakan ketujuh aspek kebudayaan 
tersebut dengan susunan sebagai berikut.

1.	 Sisitem religi dan upacarakeagamaan
2.	 Sistem dan organisasikemasyarakatan
3.	 Sistempengetahuan
4.	 Bahasa
5.	 Kesenian
6.	 Sistem mata pencaharianhidup
7.	 Sistem teknologi dan peralatan.
Merujuk pada pengertian yang dikemukakan para ahli di atas, penulis me-

nyimpulkan unsur-unsur kebudayaan meliputi kepercayaan, nilai, norma, tek-
nologi, simbol, bahasa, dan kesenian. Semua unsur-unsur kebudayaan tersebut 
saling terkait satu sama lain.

4.	 Wujud Kebudayaan
Menurut Koentjaraningrat8 menggolongkan tiga wujud kebudayaan, yai-

tu sebagai berikut;
a.	 Wujud kebudayaan sebagai suatu yang kompleks dari ide-ide, gagas-

an, nilai-nilai, norma-norma, peraturan, dan sebagainya. Kebudayaan 
ideal disebut sebagai adat tata kelakuan atau adat istiadat dalam ben-
tuk jamaknya.

b.	 Wujud kebudayaan sebagai suatu yang kompleks dari aktivitas serta 
tindakan berpola manusia dalam masyarakat. Wujud kedua ini sering 
diesebut sistem sosial, yang merupakan aktivitas-aktivitas manusia 
dalam berinteraksi dan bergaul.

c.	 Wujud kebudayaan sebagai benda-benda hasil karya manusia. Wu-
jud kebudayaan ini berupa benda-benda atau hal yang dapat diraba, 
dilihat melalui panca indera, seperti pabrik, pesawat, komputer, dan 
alat elektronik lainnya, alat-alat kerja, alat-alat rumah tangga, model 
pakaian, dan model perhiasan.

Pada bagian selanjutnaya Geertz juga mengatakan bahwa kebudayaan itu 
“merupakan sistem mengenai konsepsi-konsepsi yang diwariskan secara sim-
bolik, yang dengan cara ini manusia dapat berkomunikasi, melestarikan, dan 
mengembangkan pengetahuaan dan sikapnya terhadap kehidupan.9 Hal ini 

8	 Basrowi. 2005. Pengantar Sosiologi. Bogor: Ghalia Pustaka, hlm 76
9	 Abdullah. 2009.  Konstruksi dan Reproduksi Kebudayaan. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. Hlm. 



Alfiati

180 Vol. 5, No. 2, Desember 2018An-Nuha

menunjukan bahwa salah satu bentuk wujud kebudayaan adalah untuk berko-
munikasi kepada masyarakat yang lebih luas.

5.	 Sifat Hakikat Kebudayaan
Walaupun setiap masyarakat mempunyai kebudayaan yang beraneka ra-

gam dan berbeda-beda, namun setiap kebudayaan memiliki sifat yang berlaku 
umum bagi semua kebudayaan di manapun berada.

Sifat hakikat kebudayaan tersebut adalah sebagai berikut.
a.	 Kebudayaan terwujud dan tersalurkan dari perikelakuan manusia.
b.	 Kebudayaan telah ada terlebih dahulu dari lahirnya suatu generasi 

tertentu dan tidak akan mati dengan habisnya usia generasi yang ber-
sangkutan.

c.	 Kebudayaan diperlukan oleh manusia dan diwujudkan dalam ting-
kah lakunya.

d.	 Kebudayaan mencakup aturan-aturan yang berisikan kewajiban- ke-
wajiban, tindakan-tindakan yang diterima dan ditolak, tindakan tin-
dakan yang dilarang dan tindakan-tindakan yang diizinkan.10

Dalam wacana kebudayaan dan sosial, sulit untuk mendefinisikan dan 
memberi batasan terhadap budaya lokal atau kearifan lokal, mengingat hal ini 
akan terkait teks dan konteks, namun secara etimologi dan keilmuan para pa-
kar sudah merumuskan definisi terhadap local culture atau Local wisdom ini 
yaitu sebagai berikut.

1.	 Superculture, adalah kebudayaan yang berlaku bagi seluruh masyara-
kat. Contoh kebudayaan nasional.

2.	 Culture, mencakup jangkauan lebih khusus, misalnya berdasarkan 
golongan etnik, profesi, wilayah atau daerah. Contoh: Budaya Sunda

3.	 Subculture, merupakan sebuah kebudayaan khusus dalam culture, na-
mun kebudayaan ini tidaklah bertentangan dengan kebudayaan in-
duknya. Contoh: gotong royong.

4.	 Counter-culture, tingkatanya sama dengan culture yaitu merupakan 
bagian turunan dari culture, namun counter culture ini bertentangan 
dengan budaya induknya. Contoh: budaya individualisme.11

Dilihat dari struktur dan tingkatannya jelas budaya lokal berada pada 

103
10	 Basrowi. 2005. Pengantar Sosiologi. Bogor: Ghalia Pustaka, hlm 75-76
11	 Soekanto Soerjono. 2007. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: PT. Raja, hlm.35



RELASI NILAI AGAMA ISLAM DAN BUDAYA DALAM KESENIAN ...

181Vol. 5, No. 2, Desember 2018 An-Nuha

tingkat culture. Hal ini berdasarkan skema budaya yang ada di Indonesia di-
mana terdiri dari masyarakat yang bersifat majemuk dalam struktur sosial, 
budaya (multikultural) maupun ekonomi. Dalam penjelasannya, kebudayaan 
suku bangsa adalah sama dengan budaya lokal atau budaya daerah. Sedang-
kan kebudayaan umum lokal adalah tergantung pada aspek ruang, biasanya ini 
bisa dianalisis pada ruang perkotaan dimana hadir sebagai budaya lokal atau 
daerah yang dibawa oleh setiap pendatang, namun ada dominan budaya yang 
berkembang yaitu misalnya budaya lokal yang ada di kota atau tempat tersebut. 
Sedangkan kebudayaan nasional adalah akumulasi dari budaya-budaya daerah. 
laku

Jadi mengacu pada pengertian budaya, wujud budaya, unsur budaya dan 
sifat hakikat budaya yang telah dijelaskan di atas, budaya lokal adalah nilai-
nilai lokal hasil budidaya masyarakat suatu daerah yang terbentuk secara alami 
dan diperoleh melalui belajar dari waktu ke waktu.

6.	 Nilai-nilai Budaya
a.	 PengertianNilai

Nilai adalah sesuatu yang dipandang berharga oleh orang atau seke-
lompok orang serta dijadikan acuan tindakan maupun pengarti arah hi-
dup.Secara definitif, Theodorson12 mengemukakan, bahwa nilai sesuatu 
yang abstrak yang dijadikan pedoman serta prinsip-prinsip umum dalam 
bertindak dan bertingkah laku, keterkaitan orang atau kelompok terha-
dap nilai menurut Theordoson relatif sangat kuat dan bersifat emosional. 
Oleh sebab itu, nilai dapat dilihat sebagai pedoman bertindak dan sekali-
gus sebagai tujuan kehidupan manusia itu sendiri.
b.	 Nilai-nilai Budaya

Theodorson13 mengungkapkan mengenai nilai, bahwa nilai sesuatu 
yang abstrak yang dijadikan pedoman serta prinsip-prinsip umum dalam 
bertindak dan bertingkah laku, keterkaitan orang atau kelompok terha-
dap nilai menurut Theordoson relatif sangat kuat dan bersifat emosional.
Oleh sebab itu, nilai dapat dilihat sebagai pedoman bertindak dan sekali-
gus sebagai tujuan kehidupan manusia itu sendiri.

Dalam kebudayaan tertentu mengandung nilai-nilai, nilai ini yang 
menjadikan pandangan hidup manusia dalam bermasyarakat.Nilai ini 

12	 Basrowi. 2005. Pengantar Sosiologi. Bogor: Ghalia Pustaka, hlm 78
13	 Ibid, hlm.76



Alfiati

182 Vol. 5, No. 2, Desember 2018An-Nuha

dipandang sebagai suatu yang menjadi milik bersama.Adapun nilai yang 
terdapat dalam budaya menurut Niode adalah sebagai berikut;
1.	 Nilai yang menentukan identitas sesuatu.
2.	 Nilai ekonomi yang berupa utilitas atau kegunaan.
3.	 Nilai agama yang berbentuk kedudukan.
4.	 Nilai seni yang menjelaskan ekpresi.

C.	 Reog Ponorogo
Reog adalah sebuah kebudayaan asli Indonesia, yang memadukan antara 

seni topeng, seni teater, seni musik dan seni tari. Reog diperkirakan tercipta 
pada sekitar abad ke 12. Reog merupakan salah satu dari sekian banyak kebu-
dayaan Indonesia yang dipengaruhi oleh unsur magis atau gaib. Hal ini sebagi-
an besar dipengaruhi oleh kehidupan nenek moyang orang Indonesia yang ma-
yoritas hidup di masa lalu dimana saat itu merupakan jaman kejayaan kerajaan 
- kerajaan yang tentu saja masih dipengaruhi oleh hal - hal yang berbau magis, 
untuk bertahan hidup di masa itu. Hal tersebut terjadi pada saat kerajaan - ke-
rajaan tersebut belum di pengaruhi oleh agama-agama yang kini dianut oleh 
kebanyakan masyarakat modern. Oleh karena itu masyarakat yang hidup di ja-
man dulu sangat identik dengan hal-hal magis seperti ilmu sihir, kesaktian yang 
mandraguna, makhluk gaib, bertapa, dan hal – hal lain yang sangat mustahil 
jika dilakukan pada era modern seperti sekarang ini.  Hal inilah yang hingga 
saat ini ada sebagian masyarakat di Indonesia yang masih mempercayai keku-
atan-kekuatan magis yang sejak dulu telah ada. Hingga selanjutnya diturunkan 
kepada generasi selanjutnya, dan pada akhirnya masih bertahan hingga saat ini. 

	 Masyarakat Indonesia sangat kental dengan hal-hal yang berhubung-
an dengan dunia magis, begitupun dengan pertunjukan reog. Sejak tecipta di 
abad ke 12, reog sudah diyakini menggunakan bantuan hal magis (gaib) dari 
alam lain untuk mendukung pertunjukan. Seperti misalnya seseorang yang 
membawa topeng dhadhak merak, ia adalah orang yang paling di yakini me-
makai bantuan “makluk kedua” dari alam gaib untuk membantu pertunjukan, 
seseorang yang berada di balik topeng dhadhak merak biasanya disebut juga 
dengan warok, beliau membawa topeng dhadhak merak dengan cara meng-
gigitnya, padahal berat dari topeng tersebut berkisar antara 50-60 kilogram. 
Karenatopeng tersebut biasanya terbuat dari kulit harimau asli atau kini mulai 
dibuat dari kulit sapi karena harimau sudah semakin langka dan sudah dilin-
dungi oleh pemerintah, topeng dhadhak merak juga menggunakan bulu-bulu 
burung merak, tetapi dhadhak merak yang sekarang telah menggunakan bulu 



RELASI NILAI AGAMA ISLAM DAN BUDAYA DALAM KESENIAN ...

183Vol. 5, No. 2, Desember 2018 An-Nuha

– bulu imitasi agar burung merak bisa terjaga kelestariannya. Selain si dhad-
hak merak, para penari juga menarikan tarian yang terkesan seperti orang yang 
sedang kesurupan sehingga masyarakat juga meyakini bahwa para penari reog 
juga terlibat dalam hal yang bersifat mistis. Para seniman reog biasanya menja-
lankan puasa dan bertapa beberpa hari sebelum pementasan, sehingga pertun-
jukan reog bisa mendapatkan bantuan dari hal yang tidak kasat mata.

Di kota Ponorogo, reog merupakan salah satu pertunjukan elit yang bi-
asanya hanya di tampilkan pada acara-acara besar & acara tertentu, seperti 
misalnya penyelenggaraan Festival Reog Nasional (FRN), Festival Reog Mini 
(FRM) maupun pentas reog bulan purnama (1 suro). Biasanya reog ditampil-
kan pada saat pesta rakyat sedang berlangsung dan reog menjadi penampilan 
puncak yang paling ditunggu oleh masyarakat. Pertunjukan reog biasanya di 
tampilkan di sebuah alun-alun kota karena reog melibatkan banyak pendu-
kung acara dan rentetan penampilan wajib yang memang harus ditampilkan 
saat pertunjukan reog, pertunjukan tersebut melibatkan puluhan yang ma-
sing-masing telah memiliki tugas penampilan tersendiri. 

Pada era tahun 80-90-an saat reog ponorogo menjadi seni yang masih 
menjunjung tinggi hal-hal yang berhubungan dengan hal mistis, sebelum di-
laksanakan pertunjukan reog, biasanya para tetua desa melakukan serangkai-
an acara untuk menghormati para leluhur. Ziarah menjadi salah satu kegiatan 
wajib yang harus dilakukan sebelum pelaksanaan pertunjukan reog. Makam-
makam yang dikunjungi biasanya makam para leluhur ponorogo, atau orang-
orang penting yang dipercaya masih menjadi bagian dari terciptanya reog ma-
upun terciptanya kota Ponorogo. Ziarah biasanya dipimpin oleh juru kunci 
pemakaman, dengan diiringi pembacaan doa oleh seorang warok atau sesepuh 
dan pemilik grup reog terbaik di ponorogo. Upacara ziarah ini biasanya diha-
diri oleh para orang penting di kota Ponorogo, seperti misalnya kepala rumah 
tangga kabupaten ponorogo, ketua DPRD, bupati ponorogo pejabat lainnya. 
Setelah rangkaian ziarah selesai dilaksanakan, acara berikutnya ialah kirab pu-
saka, yaitu kegiatan mengarak 2 buah benda pusaka ke pendopo alun-alun Po-
norogo, 2 benda pusaka tersebut ialah berupa tombak bernama tunggal naga 
dan payung yang bernama tunggal wulung. Pada saat 2 benda pusaka tersebut 
diarak, benda – benda pusaka tersebut dilapisi dengan kain berwarna kuning. 
Kedua unsur utama tersebut dianggap sebagai peninggalan bathoro katong, 
sang pendiri ponorogo.



Alfiati

184 Vol. 5, No. 2, Desember 2018An-Nuha

D.	 Nilai-Nilai Islam dalam Reog Ponorogo
Tentunya sudah banyak yang mengetahui tentang kesenian khas Ponoro-

go yaitu Reog Ponorogo.Namun sebagian besar masyarakat belum mengetahui 
bahwa dibalik gemerlapnya Reog Ponorogo ini ternyata terkandung nilai-nilai 
Islam yang patut untuk di teladani.Setiap unsur dalam kesenian ini ternyata 
mengandung nilai dan makna masing-masing.Dari beberapa sumber, Reog 
dulunya juga sebagai media dakwah ajaran Islam di daerah Ponorogo.Terlepas 
dari salah dan benarnya sumber tersebut tapi nilai-nilai yang terkandung me-
mang menunjukkan sifat-sifat manusia dan perjalanan hidup manusia di du-
nia. Berikut nilai-nilai yang tersembunyi dalam kesenian Reog Ponorogo:

1. 	 Dadak Reog
Dadak reog diambil dari bahasa arab “Riyoqun” yang bermakna Khusnul 

Khotimah. Hal ini bisa diartikan seluruh perjalanan hidup manusia dilumuri 
dengan berbagai dosa dan noda, bilamana sadar dan beriman yang pada akhir-
nya bertaqwa kepada Tuhan maka jaminannya adalah sebagai manusia yang 
sempurna dan menjadi muslim sejati. Dalam Reyog terdapat topeng Harimau 
(Barongan / Cekathakan ) yang angker dan angkuh dihiasi oleh bulu burung 
merak yang hijau kebiru – biruan dan mengkilat. Topeng harimau melambang-
kan kejahatan dan bulu merak melambangkan kebajikan. Ini mengingatkan 
kepada kita bahwa setiap kejahatan akan terkalahkan oleh kebajikan.

Selain warna bulu merak yang indah, kalau kita amati ada 4 (empat) war-
na yang dominan dalam kesenian reog yaitu hitam, putih, kuning dan merah. 
Warna – warna ini bukanlah tanpa makna namun para pinesepuh telah me-
nempatkan warna yang mempunyai makna atau yang menyimbolkan nafsu – 
nafsu yang ada dalam diri manusia. Secara garis besar warna – warna itu me-
nyimbolkan :

a. 	 Warna Merah menyimbolkan nafsu AMARAH
b. 	 Warna Putih menyimbolkan nafsu MUTH’MAINAH
c. 	 Warna Hitam menyimbolkan nafsu ALWAMAH
d. 	 Warna Kuning menyimbolkan nafsu SUFIYAH
Simbol nafsu manusia ini dapat dipahami secara mendalam oleh beberapa 

atau pemain dan penonton kesenian reog.Wacana ini dapat diterangkan oleh 
sesepuh atau penangkapan secara alami oleh penonton dan penari. Simboli-
sasi ini juga relevan dengan proses kejiwaan dalam ilmu kanuragan Jawa yaitu 
dimulai dari proses KANURAGAN, KASEPUHAN, KASUKSMAN dan 
KASAMPURNAN. Simbolisasi atas warna – warna dominan dalam kesenian 



RELASI NILAI AGAMA ISLAM DAN BUDAYA DALAM KESENIAN ...

185Vol. 5, No. 2, Desember 2018 An-Nuha

Reog inilah yang dapat dipetik dari tujuan Tontonan yang bisa membawa ke 
arah Tuntunan.

2. 	 Kendang
Kendang diambil dari Bahasa Arab “Qoda’a” yang bermakna rem. Artinya 

sebagai manusi yang hidup dimuka bumi kita harus sadar bahwa kita tak akan 
hidup selamanya. Maka dari itu dibutuhkan rem untuk mengendalikan kehi-
dupan kita agar tak terjerumus dalam keangkara murkaan.

Kendang menentukan irama cepat atau lambat dan berbunyi dang, dang, 
dang.Ndang artinya segeralah, berarti segeralah untuk mendekatkan diri kepa-
da Tuhan.

3. 	 Kenong
Kenong diambil dari Bahasa Arab “Qona’a” yang bermakna menerima 

takdir. Sebagai makhluk ciptaan Tuhan kita dilarang untuk mengeluh dengan 
apa yang terjadi pada diri kita. Kita diwajibkan untuk selalu berusaha dan ber-
doa untuk merubah hidup kita.

Kenong memiliki suara nang, ning, nong, nung. Nang berarti ana, ning 
berate bening, nong berarti plong (mengerti), nung berarti dumunung (sadar). 
Maksutnya setelah manusia ada lalu berfikir dengan hati hyang bening maka 
dapat mengerti sehingga sadar bahwa keberadaannya tentu ada yang mencipta-
kannya yaitu Allah SWT.

4.  	 Ketipung
Ketipung diambil dari Bahasa Arab”Katifun” yang berarti balasan. Setiap 

perbuatan yang kita lakukan dimuka bumi ini akan mendapatkan balasan dari 
tuhan kelak di hari akhir. Untuk itu kita dianjurkan untuk selalu berbuat keba-
jikan setiap waktu.Ketipung adalah kendang dengan ukuran kecil.

 
5.  Kethuk

Diambil dari Bahasa Arab “Khotok” yang berarti banyak salah.Manusia 
adalah tempatnya berbuat salah dan dosa, maka dari itu kita selalu diingatkan 
untuk selalu bertaubat.

Kethuk berbunyi thuk, artinya matuk atau setuju.



Alfiati

186 Vol. 5, No. 2, Desember 2018An-Nuha

6. 	 Gong Kempul
Gong berarti Gung, setiap amal manusia dipertanggungjawabkan diha-

dapan Yang Maha Agung. Kempul berasal dari Bahasa Arab “ Kafulun” arti-
nya pembalasan atau imbalan. Setiap perbuatan yang kita lakukan akan dicatat 
oleh malaikat yang selalu menyertai kita. Kempul artinya kumpul atau jama’ah.
Setelah ditabuh sekali dua kali, tiga kali disusul bunyi gong yang artinya agung.
Lagu yang dibunyikan selalu berakhir dengan bunyi gong.Semua ibadah kita 
tujukan kepada yang Maha Agung.

7. 	 Terompet atau Suling
Diambil dari Bahasa Arab “Shuwarun” artnya peringatan.Hidup manusia 

didunia hanya sementara, kita selalu diingatkan untuk mengisi hidup kita de-
ngan kebaikan.

Suling artinya eling atau ingat.Ingat kepada yang menjadikan hidup.Ingat 
bahwa hidup di dunia tidak lama.Ingat bahwa ada kehidupan yang kekal dan 
bahagia yang dapat dicapai dengan amal ibadah sebanyak-banyaknya.

8. 	 Angklung
Berasal dari Bahasa Arab “Anqul” artinya peralihan.Artinya peralihan dari 

hal buruk menjadi baik.

 9. 	 Warok
Berasal dari bahasa Arab “Wira’I” artinya tirakat.Kehidupan dunia ini 

penuh godaan dari segala penjuru, untuk itu perlu tirakat untuk menjauhkan 
godaan-godaan tersebut.

10. 	Penadhon
Dari Bahasa Arab “Fanadun” artinya lemah.Setiap manusia memiliki kele-

mahan atau kekurangan-kekurangan, namun kita dilarang berputus asa karena 
kelemahan kita.Penadon adalah baju hitam yang dipakai oleh warok.

11. 	Usus-Usus Atau Kolor
Diambil dari Bahasa arab “ Ushusun” artinya tali atau ikatan. Manusia wa-

jib berpegang teguh pada tali Allah dalam hubungan vertical kepada Tuhan 
YME dan hubungan dengan sesama manusia.Selain itu Islam sangat mengan-



RELASI NILAI AGAMA ISLAM DAN BUDAYA DALAM KESENIAN ...

187Vol. 5, No. 2, Desember 2018 An-Nuha

jurkan umatnya untuk selalu menjaga ikatan silaturahmi.Itulah, sebuah nilai 
yang terkandung dalam kesenian Reog Ponorogo. Aku rasa tidak hanya Reog 
Ponorogo saja, kesenian lain pasti juga mengandung nilai-nilai moral yang pa-
tut untuk diteladani. Jadi, mari kita pelajari dan kita lestarikan aset berharga 
ini.

E.	 Kesimpulan
Seni pertunjukan tradisional atau seni budaya termasuk Reog Ponorogo, 

merupakan salah satu unsur kesenian yang sudah lama menjadi bagian hidup 
dari suatu masyarakat. Kesenian menjadi bagian hidup dari masyarakat tradi-
si, yang merupakan simbol dan sekaligus representasi dari aktivitas kehidupan 
mereka sehari-hari.Dalam rangka menjaga keseimbangan antara mikrokosmos 
dan makrokosmos, masyarakat tradisi memanfaatkan kesenian sebagai media 
untuk menjaga keharmonisan hubungan antara manusia dengan alam, antar-
manusia, dan manusia dengan Tuhan. Dalam konteks seperti ini, budaya tidak 
hanya berfungsi sebagai hiburan atau tontonan tetapi juga menjadi tuntunan 
atau orientasi nilai.



Alfiati

188 Vol. 5, No. 2, Desember 2018An-Nuha

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah. 2009.  Konstruksi dan Reproduksi Kebudayaan. Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar. 

Abdurrahman Wahid. 1999. Membangun Budaya Kerakyatan. Titian Ilahi 
Press.

Basrowi. 2005. Pengantar Sosiologi. Bogor: Ghalia Pustaka.
Koentjaraningrat. 1990. Manusia dan Kebudayaan di Indonesia.Jakarta: 

Rineka Cipta.
Koentjaraningrat. 2002. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: PT. Rineka 

Cipta.
Rafael Raga Maran. 2000. Manusia dan Kebudayaan. Jakarta: Rineka Cipta.
Soekanto Soerjono. 2007. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: PT. Raja.


