T
iy

[1

PEMIKIRAN USHUL FIQH IBNU RUSYD

Anwar Soleh Azarkoni
Sekolah Tinggi Agama Islam (STAI) Madiun

(e-mail: zarkoni71@yahoo.co.id )

Abstraksi
Ushiil figih mempunyai peranan yang sangat penting di dalam ilmu Islam,

karena hukum Islam sebagian hanya mengatur permasalahan secara
pokok-pokoknya dan tidak secara mendetail. Hal ini adalah wajar karena
hukum Islam berlaku sampai akhir zaman. Padabal di dalam kehidupan
manusia selalu akan terjadi perubahan tata sosial masyarakat,sehingga
selalu muncul persoalan-persoalan baru di dalam masyarakat. Tulisan
ini mendeskripsikan beberapa metode yang digunakan Ibnu Rusyd dalam
memutuskan suatu masalah hukum syar’i. Kapasitasnya sebagai seorang
ahli figih sudab tidak bisa diragukan lagi dengan karyanya yang terkenal
Biddyah al-Mujtahid wa Nibiyah al-Muqtashid yangmerupakan sebuah
kitab fiqih perbandingan.

Kata kunci: Ibnu Rusyd, Metode Ijtihad, Ushul Figh

A. LATAR BELAKANG

Sebagaimana diketahui, syari’ah Islam merupakan syari’ah pamungkas
yang disampaikan melalui lisan Rasulullah Muhammad saw dengan
membawa petunjuk f/zhi. Rasulullah Muhammad saw adalah rasul terakhir
dan penutup. Demikian pula syari’ah yang dibawanya adalah syari’ah Allah
yang terakhir pula. Tidak ada Nabi dan Rasul setelah beliau. Allah SWT

berfirman:



Anwar Soleh Azarkoni

I SECWAPEES PN o ;,s:u})uﬁ»\u u@u

Artinya:  Mubammad itu sekali-kali bukanlah bapak dari seorang laki-laki
di antara kamu tetapi Dia adalah Rasulullah dan penutup nabi-nabi. dan
adalah Allah Maha mengetahui segala sesuatu.’

Bagi umat Islam, syari'ah merupakan tugas umat manusia secara
menyeluruh. Sumber utama syari’ah adalah al-Qur’4n dan al-Sunnah yang
universal, abadi dan mencakup segala lapangan kehidupan serta mampu
memenuhi kebutuhan hidup umat manusia sepanjang zaman kapan
dan di mana pun berada. Namun sejalan dengan perubahan sosial yang
mengakibatkan munculnya tuntutan akan perubahan dan pembaharuan
dalam bidang hukum, maka dibutuhkan adanya ijtihad yang digunakan
untuk memenuhi dan mengeluarkan hukum dari dua sumber tersebut.
Perubahan dan pembaharuan dalam hukum Islam erat kaitannya dengan
masalah ijtihad. Ijtihad secara umum dapat berarti pengerahan segenap
kesanggupan oleh seorang ahli figh atau mujtahid untuk memperoleh
pengetahuan tentang hukum-hukum syara’?

Sementara itu, Syariah Islam yang terkandung dalam Al Qur'an dan
Sunnah sangat terbatas dan bersifat global. maka dari itu butuh interprestasi
tethadap keumuman teks tersebut dikarenakan hukum islam selalu
berkembang seiring dengan perkembangan zaman , kondisi, serta keadaan
tertentu agar hukum Islam itu sendiri bersifat fleksibel , sebagaimana bunyi

kaidah fighiyah:
gy Zemy Vs o8V s SN

sedangkan proses untuk menyerap perkembangan dan menetapan
hukum terhadap problematika baru diperlukan sebuah usaha yang keras,
inilah yang sering disebut dengan ijtihad.

Dalam rangka pembaharuan hukum Islam, ijtihad dapat berupa
penetapan hukum terhadap masalah-masalah baru yang belum ada ketentuan
hukumnya atau penetapan hukum baru untuk menggantikan hukum lama
yang tidak sesuai lagi dengan keadaan dan kemaslahatan umat manusia

1 Surat Al-Ahzab: 40.
> Muhammad Khudari Bik, Ushul al-Figh, (Beirut: Dar al-Fikr, 1981), hlm. 367.

56 An-ANuwha « Vol. 2, No. 1, Juli 2015



Pemikiran Ushul Figh Ibnu Rusyd

dewasa ini.> Dinamika hukum Islam ini terbentuk karena adanya interaksi
wahyu dan akal. Itulah yang berkembang menjadi ijtihad.

Akal telah dipandang sebagai sumber fundamental kedua ketika
al-Quran dan al-Sunnah diam dan tidak lagi memberi jawaban atas
permasalahan yang ada. Ketika suatu prinsip atau aturan syari’ah didasarkan
pada makna umum atau implikasi yang luas dari teks al-Qur'4n dan al-
Sunnah serta berbeda dengan aturan langsung dari teks yang jelas dan rinci,
maka teks dan syari’ah itu harus dihubungkan melalui penalaran hukum
(ijtihad). Agaknya bukan suatu yang asing bagi para sahabat sepeninggal
Rasulullah saw untuk memecahkan berbagai maslah penting melalui
ijtihad, karena ijtihad itulah metodologi yang tersedia bagi manusia untuk
memahami ajaran-ajaran agama. Al-Ghazali menyatakan telah terjadi ijma’
sahabat, bahkan berita bahwa para sahabat telah menggunakan ijtihad
terhadap kasus-kasus yang tidak dijumpai secara tegas dalam nas telah
sampai ke masanya.*

Kecendrungan untuk menggunakan ijtihad ini merupakan implikasi
dari kegiatan berpikir dan kepercayaan bahwa bagi penalar akan diberi dua
pahala apabila penalarannya benar, dan satu pahala apabila penalarannya
salah. Al-Sunnah mendukung ijtihad sebagai sumber syari’ah.’

Begitu juga dengan para ulama konvensional, mereka melakukan sebuah
ijtihad guna menetapkan sebuah hukum terhadap masalah-masalah tersebut
baik berupa interpretasi langsung terhadap nas maupun dengan pendekatan
istimbat hukum yang lain selama tidak bertentangan dengan dalil Syar’i
dalam menetapkan hukum itu sendiri tidak terlepas dari metodologi dan
pola pikir serta latar belakang kehidupan mereka dalam memahami suatu

3 Usman Iskandar, Istibsan dan Pembabaruan Hukum Islam, (Jakarta: PT. Raja Grafindo
Perkasa, 1994), hlm. 113

¢ Usman Iskandar, Istihsan dan Pembabaruan Hukum Islam, (Jakarta: PT. Raja Grafindo
Perkasa, 1994), hIm. 113

5 Al-Sunnah yang terkenal mendukung ijtihad adalah riwayat percakapan antara Rasulullah
dengan Mu‘4z Ibn Jabal ketika ditunjuk menjadi Gubenur ke Yaman. Diriwayatkan,
Rasulullah bertanya kepada Mu4z tentang sumber yang akan dipergunakan dalam
memerintah provinsi dan memutuskan perkara di sana. Mu4z menjawab, pertama-
tama akan mencari dalam al-Qur’an, jika al-Qur’an tidak memberi jawaban, maka akan
dicari dari sunnah Rasulullah, jika tidak ada al-Sunnah yang dapat diterapkan, ia akan
menggunakan pendapat atau keputusan pribadi. Rasulullah menyetujui urutan-urutan
sumber syariah itu. Abu Dawud Sulayman, Sunan Abi Dawud, Bab ljtibad al-Ra'yi fi al-
Qadha’, (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.) juz III, hlm. 303, hadits ke 3692.

Vol. 2, No. 1, Juli 2015 « An-Nuha 57



Anwar Soleh Azarkoni

nas, sechingga mereka dapat mengeluarkan istimbat sebuah hukum. Hal ini
menjadikan masing-masing ulama mempunyai pandangan dan pendapat
yang berbeda beda atas suatu keputusan masalah.

Salah satu ulama yang mengakomodir perbedaan pendapat diantara
para ulama dalah Ibnu Rusyd dalam karyanya kitab Bidayatul al Mujtahid
wa Nihayatul al Mugqtasid. Dalam kitab tersebut diakomodir beberapa
pendapat para ulama di antaranya Hanafi, Maliki, syafii maupun Hambali
dan beberapa ulama lain,

Didalam kitabnya tersebut Ibnu Rusyd berusaha mengkomparasikan
pendapat mereka agar bisa terlihat jelas apa sebenarnya yang menjadi
problem perbedaan (sebab al ihtilaf) sehingga akan memunculkan sebuah
kesimpulan — kesimpulan hukum yang berbeda, Ibnu Rusyd menyajikan
dengan singkat dan lengkap dengan landasan tekstual yang diperlukan dengan
menggunakan permainan logika yang setandar akademisnya masih cukup
dominan. Di balik Karya Ibnu Rusyd berupa kitab Biddyah al-Mujtahid
Wa Nihidyah al-Mugtashid juga mengajak serta menjadikan sesorang untuk
berfikir secara bermetode dan tidak hanya menjadikan produk hukum.®

Adabeberapa alasan mengapa penulis ingin mengulas tentang pemikiran
Usul figh Ibnu Rusyd, Ibnu Rusyd adalah seorang ilmuwan yang berlatar
berlakang lintas disiplin ilmu, ketika ushtl figh yang diintegrasikan dengan
figh dalam kitab Biddyah al-Mujtahid, maka mempunyai keistimewaan
dibanding karya ushtl figh dan figh yang ditulis oleh ulama lain. Biasanya
para ulama menulis figh dan ushtl figh secara terpisah. Misalnya Imam
al-Syaft’'i menulis ushil figh dalam al-Risalah, dan menulis figh dalam a/-
Um. Bahkan ada ulama yang menulis ushdl figh, tetapi tidak dengan figh
yang merupakan realisasi ush(l fighnya itu. Misalnya al-Gazili menulis
al-Mushtasfa dalam bidang ushdl figh, tetapi karya spesifik figihnya tidak
ada, justru yang populer adalah karyanya yang memadukan antara figih dan
tasawuf, yang kering dari ushtl figh, seperti /hya’Ulumuddin dan Biddyah
al-Hiddyah. Ada juga ulama yang mempunyai karya monumental dalam
bidang figh, tetapi karya ushal fighnya tidak ditemukan; seperti al-Nawawi
yang menulis kitab Muhadzdzab dan Majmu’ untuk karya figh tanpa ushil
figh, dan masih banyak contoh lagi yang dapat dikemukakan.

Sementara itu, Ibnu Rusyd yang sangat populer di Barat dan Timur itu

¢ Hamadi al-Abidi, /6nu Rusyd wa Ulum al-Shari'ah al-Islamiyyah, hlm.39.

58 An-ANuwha « Vol. 2, No. 1, Juli 2015



Pemikiran Ushul Figh Ibnu Rusyd

mengutip pendapat imam empat madzhab secara jeli dengan studi banding,
bahkan melampaui madzhab lain di luar madzhab empat. Ia tidak hanya
berhenti pada kutipan, tetapi memberi opini terhadap aneka pendapat itu
dengan argumentasi berdasarkan ayat-ayat suci al-Qur’an, al-sunnah, Ijma’
dan Qiyds, bahkan sampai pada mashilih al-Mursalab, istibsin dan urf.
Ibnu Rusyd adalah salah seorang filosof Islam Andalusia yang banyak
mengulas, mengkritik dan mengkomentari pemikiran-pemikiran Aristoteles
sehingga ia dijuluki “Sang Komentator”. Selain menjadi seorang filosof,
Ibnu Rusyd juga dikenal sebagai seorang ahli figh dengan karangan
monumentalnya Bidayah al-Mujtahid wa Nibdyah al-Muqtashid.

B. BIOGRAFI KEILMUAN INU RUSYD

Nama lengkap Ibnu Rusyd adalah Muhammad ibnu Abmad ibn
Mubammad Ibn Abmad Ibn Rusyd atau Abu Al-Walid. 1a lahir di Cordova
pada tahun1126M (520 H) dan wafat pada tahun 595H/1198 M, 7 Selama
ini, filosof Andalusia ini menjadi tamu di rumahnya sendiri, sebaliknya
menjadi tuan rumah dinegeri Barat. Para pemikir Barat menamai Ibnu
Rusyd dengan Averroes. ®

Ibnu Rusyd dididik mulai kecil hingga usia baligh di tengah keluarga
terhormat, terdidik dan taat beragama. Beliau mempunyai seorang ayah
dan kakek yang terkenal sebagai hakim yang adil dan berwibawa. Kakeknya
(Ibnu Rusyd a/-Jadd) mempunyai fatwa-fatwa tertulis yang sampai saat ini
masih tersimpan di perpustakaan Paris.” Hal ini mencerminkan ketajaman
otak sang kakek yang kemudian diwarisi oleh sang cucu yaitu Ibnu Rusyd.
Tradisi keagamaan Ibnu Rusyd mengikuti didikan dan kebiasaan ayah dan
kakeknya. Mengingat kakek dan ayahnya mengikuti dan mendalami fiqih
Maliki dan secara teologi mengikuti pola pikir al-Asy’ari, maka secara alami
ia mempelajarinya dari sang ayah. Kemudian ia juga meriwayatkan hadits

7 Zaynab Mahmud al-Khadiri, Azsar Ibnu Rusyd fi Falsafah al-Ashr al-Wustha, Beyrur. Dar
al-Tanwir, 2007, hlm. 20.

8 Muhammad Qosim, Falsafah Ibnu Rusyd wa atsaruba fi al-Tafqir al-Gharbi, Jamiah

Durman al-Islamiyah

9 Abbas Mahmud al-Aqqad, [6nu Rusyd Sang Filsuf, Mistikus, Fakih, dan Dokter, alih bahasa
Khalifurrahman Fath, (Yogyakarta: C.V. Qalam, 2003), hlm. 29.

Vol. 2, No. 1, Juli 2015 « An-Nuha 59



Anwar Soleh Azarkoni

dan menghafal kitab a/-Muwatha’'Ibnu Rusyd tumbuh dan berkembang
di Cordoba, ia belajar fikih, matematika dan kedokteran.! Ia juga berguru
dalam bidang filsafat kepada Ibnu Bajah (w. 533 H) yang dalam literatur
Barat dikenal dengan nama Avinpace. Filosof terakhir ini merupakan filosof
terbesar di Eropa sebelum Ibnu Rusyd."

Sebagaimana ayah dan kakeknya, /bnu Rusyd juga mencurahkan
perhatian dan waktunya pada dunia hukum dan keilmuan yang lain seperti
ilmu kedokteran, ilmu alam, metematika, fisafat, figih dan sebagainya," .
Keahlian Ibnu Rosyd dalam bidang hukum mendahului keahliannya lain,
lantaran ia dididik dalam tradisi keluarga yang menguasai figh, terutama
figh malikiyah. Namun yang ditulis pertama kali di masa hidupnya
adalah kitab a/-Kulliyah al-Thib, tentang kedokteran lantaran ilmu ini
populer sebagai ilmu ilmiah yang berkembang pada masanya (sebelum th.
557 H/1162 M). Baru kemudian beralih ke filsafat, setelah Ibnu Thufail
memintanya mensharahi karya Aristoteles yang sangat diminati khalifah
Abu Ya'qub (557-579 H./1162-1184 M). Itu terjadi pada saat dia menjabat
sebagai hakim di Isybiliah.'

Di bidang karier, Ibnu Rusyd pernah mengajar Ilmu perudang-
undangan di Kordoba. Pada tahun 565H/1169 M Ia diangkat menjadi hakim
di Isybiliyah selama dua tahun lalu menjadi hakim di Kordoba. * la menjabat
hakim hingga tahun 578 H/1182M . walaupun disibukkan dengan tugas-
tugasnya, pada saat itu, dia sangat produktif dalam menuangkan gagasan-

gagasanya sampai ahirnya dipanggil Kholifah Abu Ya'qub Yusuf seorang

 Ibnu Rusyd, Biddyah al-Mujtahid , alih bahasa Imam Ghazali, dan Achmad Zaidun,
(Jakarta: Pustaka Amani, 2002), hlm. 19.

' Abbas Mahmud al-Aqqad, [bnu Rusyd Sang Filsuf, hlm. 30.

12 Tetapi kebenaran hubungan guru-murid secara langsung antara Ibnu Bajah-Ibnu Rusyd
sangat diragukan. Mengingat Ibnu Rusyd lahir pada tahun 529 H, sedang Ibnu Bajah
wafat tahun 533 H. Yakni ketika Ibnu Rusyd baru berumur 13 tahun. Tetapi kalau
dikatakan Ibnu Rusyd berguru kepada Ibnu Bajah secara tidak langsung, yakni melalui
buku karangannya, itu dapat diterima. Hal ini dapat dibuktikan dari komentar Ibnu Rusyd
terhadap pendapat Ibnu Bajah yang ia tuangkan dalam beberapa buku karangannya. 7bid.,
hlm. 20.

13 Zaynab Mahmud al-Khadiri, Asaru Ibnu Rusyd fi falsafah al-Ashr al-Wustha, Beyrut: Dar
al- Tanwir, 2007, hlm. 20.

4 Angel Ganzales Palencia, 1arikh al-Fikr al-Andalusia, hlm. 400.

s Philip K. Hitti, History of the Arabs, terj. Cecep Lukman Yasin dan Dede Slamet Riyadi
Jakarta: Serambi, 2005, hlm.742.

60 An-ANuwha « Vol. 2, No. 1, Juli 2015



Pemikiran Ushul Figh Ibnu Rusyd

Khalifah Kerajaan a/-Muwahidun di Andalusia yang sangat menekuni dunia
keilmuan, ke marakish melalui Ibnu Thaufal ' untuk dijadikan dokter
pribadi kholifah. hanya saja dia tidak terlalu lama berada di Mazakisy dia
segera kembali ke Qordova untuk menjabat Hakim Agung.

Kemampuan Ibnu Rusyd dalam bidang figh juga dibuktikan, dengan
komentarnya atas A-Musthafa karya al-Ghazali, dan karya monumentalnya
yang berjudul, Bidayah al-Mujtahid."” Kitab terakhir ini khusus meneliti
secara rasional nalar figh al-ikhtilaf’® DI dalamnya dia mengemukakan
berbagai permasalahan hukum, meneltiti argumen masing-masing ahli
hukum dan mencari titik temu dan titik beda antara mereka dengan
menjadikan al-Qur’an dan al-Hadits sebagai ukurannya. Karya ini bersifat
metodologis dan kritis."”

Dengan kemampuannya yang mencakup berbagai bidang itu, ada
banyaknya titel yang diberikan orang terhadap Ibnu Rusyd. Dia bisa disebut
sebagai faqih, hakim Agung, filsuf; juga sebagai ahli ushul figh (ushuli). Bahkan

posisinya sebagai ushuli mendahului posisinya sebagai filosof.?

C. METODEIJTIHAD IBNU RUSYD

Ibnu Rusyd dalam mukadimah Biddyah al-Mujtahid , menyebutkan
bahwa hukum Islam terbentuk harus bersumber dari al-Qur’an, al-Sunnah.
kedua sumber tersebut biasa dinamakan dengan nash. Dan ketika problem
hukum yang ketentuannya tidak terdapat dalam nash maka diupayakan dapat
diketahui hukumnya melalui metode analogi (g7yds). Hal ini terjadi karena
berkembangnya Islam dan persoalan-persoalan baru muncul dengan pesat
sehingga mengakibatkan para fugaha merasa kesulitan untuk menyelesaikan

'® Ali Muhammad al-Shalabi, 7arikh Dawlatay al-Murabithin wa al-Muwabidin, cet. Ke-2,
Libanon, Beyrut: Dar al-Ma'ifah, 2005, hlm. 352-360.

7 Ibnu Rusyd, al-Dharuri fi Ushul figh, aw Mukhtashar al-Mustashfa, Tagdim wa Tahqiq:
Jamaluddin al-Alawi; Tashdir: Muhammad Allal Sinashir, Libanon-Beyrut: Dar al-Gharb
al-Islami, 1994.

* Hamadi al-Abidi, fbnu Rusyd wa Ulum al-Shariah al-Islamiyah, Beyrut: Dar al-Fikr al-
Arabi, 1991, hlm.39.
' Hamadi al-Abidi, /bnu Rusyd wa Ulum al-Shariah al-Islamiyyah, hlm.39.

2° Jamaluddin al-‘Alawi, dalam pengantarnya atas karya Ibnu Rusyd, al-Dharuri fi Ushul figh,
hlm.19

Vol. 2, No. 1, Juli 2015 « An-Nuha 61



Anwar Soleh Azarkoni

semua persoalan tersebut hanya dengan bersandar pada nash.”’

Penggunaan ijma’ (konsensus) bagi Ibnu Rusyd mungkin hanya
bisa terjadi pada masa sahabat. Dengan berkembangnya ajaran Islam dan
semakin luasnya wilayah Islam sangat sulit terjadi kata mufakat bagi semua
mujtahid yang hidup pada masa tersebut. Menurut Ibnu Rusyd yang bisa
terjadi dalam ijma’ hanyalah kesepakatan dalam masalah-masalah ‘amaliyah
dan bukan masalah teoritis.**

Disamping itu, dalam Ushul Figh, Ibnu Rusyd menegaskan
menetapkan dimensi yang “dharuri”® dan “membuang” dimensi yang tidak
dharuri. Untuk menegaskan dimensi yang dharuri, Ibnu Rusyd bertolak
pada klasifikasi keilmuan yang bersifat umum?

Ibnu Rusyd menyebut tiga klasifikasi keilmuan: pertama, ilmu yang
hanya bertujuan untuk menamkan keyakinan mendalam pada jiwa, seperti
ilmu tentang kebaharuan alam, dan tentang bagian yang tak terbagi-bagi
lagi. Kedua, ilmu yang bertujuan untuk diamalkan. Ia terbagi dua: partikular
dan universal. Yang partikular adalah mengerjakan sholat, mengeluarkan
zakat dan sebagainya, sedang yang universal adalah pengetahuan terhadap
sumber-sumber asal, seperti al-Kitab, al-Sunnah dan al-Ijma. Dan juga
pengetahuan terhadap hukum-hukum yang lahir dari sumber asal.
Ketiga, ilmu yang memberi kaidah-kaidah dasar yang bisa mengantarkan
seseorang pada kebenaran sesuai dengan dua jenis keilmuan diatas, seperti
pengetahuan terhadap dalil-dalil beserta bagian-bagiannya. Menurut Ibnu
Rusyd, kebutuhan seseorang terhadap ilmu yang terakhir lebih penting dari
pada terhadap dua jenis ilmu lainnya.”

Ibnu Rusyd juga mengenyampingkan tentang penggunaan logika
(mantiq) dalam wushul figh, hal ini dilatar belakangi karera Ibnu Rusyd
menilai logika bukanlah bagian dari ushul figh.?* Logika berasal dari luar

> Ibnu Rusyd, Mukadimah Bidiyah al-Mujrahid , alih bahasa A. Hanafi, (Jakarta: Bulan
Bintang, 1967), hlm. 8.

22 Ibnu Rusyd, Mukadimah Bidiyah al-Mujtahid, alih bahasa A. Hanafi, hlm. 15.

2 Di dalam buku ini, Ibnu Rusyd tidak menjelaskan pengertian istilah dharuri secara
terperinci. Pembahasan terperinci justru terdapat dalam karya komentarnya terhadap
pemikiran politik Plato. Ibnu Rusyd, al-Dharuri fi al-siyasah: Mukbtahsar Kitab Siyasah Li
Aflatun, 75

24 Hasan Hanafi, Min Nagli Ila Al-Ibda), hlm. 324

> Ibnu Rusyd, a/-Dharuri fi Ushul Figh, hlm. 34-35

26 Jbid., hlm. 37-38 penting dicatat, al-Ghazzali sebenarnya juga tidak memasukkan logika

62 An-ANuwha « Vol. 2, No. 1, Juli 2015



Pemikiran Ushul Figh Ibnu Rusyd

disiplin ushul figh, yakni filsafat yang berasal dari tradisi Yunani. Karena
alasan itu, Ibnu Rusyd tidak menjadikan logika sebagai atas teoritis bagi
ushul figh, juga tidak memasukkannya sebagai pengantar bagi ushul figh.
Dengan mengenyampingkan posisi logika, Ibnu Rusyd sebenarnya hendak
mengembalikan ushul fighke dalam “Habitat disiplinnya” dengan melihatnya
dari “dalam” disiplin ushul figh itu sendiri. Bukan dari luar disiplinnya.”
Bagian “dalam” inilah yang dinilai sebagai bagian dharuri dalam wushul figh.

D. DEMENSI “ DHARURI” DALAM USUL FIQH M IBNU
RUSYD

Dimensi ‘@haruri” dalam ushul figh menurut Ibnu Rusyd adalah dalil-
dalil yang digunakan dalam melakukan istimbat hukum dari sumber asal,
serta cara menggunakannya.”® Itu berarti, bagian “dalam” dari Ushul figh
tentunya lebih spesifik dari istilah “dimensi dharuri “. Bagian “dalam” bagi
Ushul figh adalah kaidah-kaidah kebahasaan. Bagian ini berkaitan dengan
dimensi kebahasan Al-Qur’an, yakni dilalah lafzhiyah kebahasaan al-Qur’an.

Ibnu Rusyd mencatat ada dua unsur utama dalam mengungkap dimensi
hukum dari dilalah lafzhiyah kebahasan al-Qur'an: dilalah lafazhiyah dan

garinah.”” Kedua unsur utama ini masih mempunyai cabang-cabangnya lagi.

2. Dilalah Lafzhiyah

Ibnu Rusyd memulai penjelasan tentang persoalan dilalah lafzhiyah
dengan membahas kaidah-kaidah nahwiyah. Ibnu Rusyd menegaskan bahwa,
ungkapan bahasa yang sempurna dalam bahasa arab terdiri dari dua unsur
utama: khabariyah dan insyaiyah. Pengertian sederhana bagi kedu unsur ini
bisa dinyatakan: kbabariyah adalah suatu ungkapan yang terdiri dari subyek

ke dalam bagian dari ushul figh. Dia menempatkannya pada pengantar ushul fighnya dalam
karyanya Al-Mustashfafi, dengan maksud bahwa logika merupakan ilmu bantu dalam
segala disiplin ilmu. Andaikan seseorang tidak mau membahas logika dalam ushul figh,
menurutnya hal itu tidak jadi masalah. Al-Ghazali, Al-Mustashfa fi Ilmi al-Ushul, thaba’ahu
wa shahhahahu: Muhammad Abdi al-Salam Abdu al-Safi, Libanon-Beyrut: Dar al-Kutub
al-Ilmiyah, 2000, hlm. 6-11.

27 Hassan Hanafi, Min Naqli lla Al-Tbda’, him. 323

28 Ibnu Rusyd, al-Dharuri fi Ushul Figh, hlm. 36

* Jbid., hlm. 101

Vol. 2, No. 1, Juli 2015 « An-Nuha 63



Anwar Soleh Azarkoni

dan predikat yang diungkapkan dengan tujuan untuk memberi informasi
sesuatu kepada orang yang menjadi sasaran pembicaraan (mukhatabah),
sedang insya’iyah adalah suatu ungkapan yang masih membutuhkan jawaban
lanjutan, baik ungkapan itu dalam bentuk pertanyaan, permintaan, maupun
perintah.

Pengungkapan kaidah-kaidah #nahwiyah bahasa arab ini tentu
mempunyai tujuan tertentu, apalagi dalam kaitannya dengan wshul figh.
Unsur Dilalah lafzhiyah dalam wushul figh pun menurut Ibnu Rusyd juga
mempunyai dua sisi kebahasaan: kbabariyah dan insya’iyah.”’ Sisi khabariyah-
nya terdiri dari beberapa unsur partikular lagi, yakni: mufrad dan murakkab
(garamatika), dengan beberapa sisinya; sedang insyaiyah-nya terdiri dari:
perintah dan larangan, serta urut, kedua dilalah lafzhiyah khabariyah dan
insya’iyah akan dibahas di bawah ini.

a. Dilalabh lafzhiyah Khabariyah

Dalam membahas sisi khabariyah dimensikebahasan al-
Qur’an, ibnu Rusyd memulainya dengan membahas persoalan
lafzh. Lafzh terdiri dari: mufrad dan Murakkab. Lafazh mufrad
terkadang bentuk isim, fi%/ dan terkadang huruf. Sedang Lafazh
murakkab adalah setiap lafazh yang terdiri dari lafazh mufrad,
dimana dimensinya mengandung makna. Terkadang suatu /afazh
mengandung makna pada dirinya, dan terkadang lafazh itu
mengandung makna jik aia dikaitkan dengan yang lainnya.”'

Dari kedua dilalah lafazh khabariyah ini lahir beberapa unsur
cabangnya lagi, dengan alasan ia harus di lihat dari beberapa segi:
bentuk, konsep, dan rasionalitasnya.*

1). Dilalah Lafzhiyah Khabariyah: Dari Segi Bentuknya
Penggalian hukum pada dilalah lafzhiyah khabariyah
yang berkaitan dengan “bentuknya” terbagi menjadi empat
bagian utama, yakni: Nash, Mujmal, Zhahir dan Muawwal.?
Nash adalah suatu lafazh, baik mufrad atau murakkab,

30 bid., hlm. 101
3t Jbid., hlm. 101
32 Jbid., hlm. 101-103
33 [bid., hlm. 101

64 An-ANuwha « Vol. 2, No. 1, Juli 2015



Pemikiran Ushul Figh Ibnu Rusyd

yang hanya mengandung suatu makna. Contoh Nash yang
berkaitan dengan Lafazh mufrad adalah al-Insan, al-Hayawan,
sedang Nash yang berkaitan dengan Lafazh murakkab adalah
ayat “Qul Huwa Allahu abad”>*

Mujmal adalah suatu lafazh, baik mufrad atau murakkab,
yang mengandung banyak makna, sementara posisi masing-
masing makna itu sama antara satu dengan yang lain,
sehingga diperlukan adanya qorinah untuk memahami
makna yan dimaksud /afazh tersebut, Contoh mujmal yang
berkaitan dengan lafazh mufrad adalah “ayn” yang sama
dengan “’ayn al-ma, ‘ayn al-mizan, dan “ayn” yang digunakan
untuk melihat sesuatu, yakni mata. Posisi makna bagi lafazh
“ayn” di atas sama, tergantung pada penggunaannya dalam
struktur kalimat. Sedangkan contoh mujmal yang berkaitan
dengan lafazh murakkab adalah seperti ayat’aw yafu alladzi
biyadihi ugdatun al-nikah”. Huruf dhomir dalam ayat ini bisa
mengandung pengertian: kembali pada wali atau pada orang
yang menikah.?> Posisi makna itu sama, schingga wajar jika
ungkapan itu melahirkan perbedaan penafsiran di antara
masing-masing fuqaha.

Selain /afazh dalam dua bentuk di atas: nash dan mujmal,
ada suatu lafazh yang sejak awal memang dimaksudkan untuk
menunjuk pada “sesuatu yang khusus”, kemudian suatu
waktu, lafazh itu di pinjam untuk menunjuk pada “sesuatu
yang lain”, karena adanya keserupaan sesuatu yang lain itu
dengan yang pertama, dari segi makna. Tentu dalam hal ini
diperlukan adanya qarinah, karena qarinah itu menetukan
status lafazh dimaksud. Lafazh itu berstatus zhahir jika ia tidak
memerlukan qorinah pada dirinya, dan disebut muawwal jika
lafazh itu memerlukan qorinah.*

Zhahir ada dua jenis: pertama, suatu lafazh yang sejak
awal digunakan untuk menunjuk pada sesuatu, tetapi
kemudian dipinjam untuk menunjuk pada sesuatu yang lain

34 Ihid., hlm. 103
35 Ibid., hlm. 103
3¢ Ihid., hlm. 101-102

Vol. 2, No. 1, Juli 2015 « An-Nuha 65



Anwar Soleh Azarkoni

karena adanya kesamaan antara keduanya, atau karena adanya
ketergantungan antara yang satu dengan lainnya. Contoh yang
berkaitan dengan bagian pertama adalah penamaan lafazh “al-
Firash” dengan “asysyan”, sedang contoh bagian yang kedua
adalah penamaan “al-naba” dengan “Nidan”.?” Jika keduanya
digunakan untuk syari’at, ia senantiasa dibawakan pada makna
lahiriyahnya, sampai ada dalil yang menunjukan bahwa /afazh
itu dibawakan pada makna selain makna lahiriyah, yakni
makna pinjaman (mustaar). Inilah yang disebut dengan
takwil.?®

Jenis kedua, lafazh zhabir yang berbentuk “mengganti”.
Yakni, menggantikan yang universal (a/-kulli) pada posisinya
yang partikular ( a/-juzi), dan menggantikan posisi yang
partikular (a/~juz%) pada posisinya yang universal (a/-kulli).
Jadi, bentuk /lafazh zahir yang kedua, lafazh penggantinya
juga ada dua: lafazh universal (al-kulli), dan lafazh partikular
(juzi).”

Di tengah-tengah bahasan konsep zhahir bentuk kedua
ini, Ibnu Rusyd tiba-tiba menyelipkan pmbahasan mengenai
giyas. Seolah dia hendak menunjukkan ada hubungan
teoritis dengan pembahasan ini. Ibnu Rusyd mengajukan
pertanyaan, apakah qiyas itu sebagai dalil syar7 atau tidak ?
jika ia dipandang sebagai dalil syar%, apakah ia sama dengan
dalil-dalil sebelumnya?

Ibnu Rusyd menjelaskan pemahaman giyas yang
beredar di kalangan para ahli ushul. Menurut Ibnu Rusyd,
para ahli ushul figh menggambarkan qiyas sebagai tindakan
membawakan makna sesuatu pada sesuatu yng lain, baik dalam
bentuk penegasan maupun penegasan hukum, jika misalnya
penegasan dan penegasannya pada salah satunya lebih terlihat
jelas dari pada yang lain. Itu disebabkan adanya kumpulan
sifat dan Ilat antara keduanya. Sesuatu yang hukumnya lebih

66

37 [bid., hlm. 107
38 Jbid., hlm. 107
39 [bid., hlm. 109

An-ANuwha « Vol. 2, No. 1, Juli 2015



Pemikiran Ushul Figh Ibnu Rusyd

jelas dinamai asal, sesuatu yang diberi ketentuan hukum
dengan mengikutinya pada asal tersebut cabang, sedangkan
sifat atau sebab yang berkumpul pada keduanya disebut illac.’

Ibnu Rusyd mengkritik konsep qiyas seperti ini. Dia
mancatatada dua model qiyas: qiyas shibhi dan qiyas illah. Yang
pertama berkaitan dengan penyertaan hukum sesuatu yang
tidak ada hukumnya pada sesuatu yang sudah ada ketentuan
hukumnya dalam shari’ah, karena adanya keserupaan antara
keduany. Sedang model kedua berkaitan dengan penyertaan
hukum sesuatu yang tidak ada ketentuan hukumnya pada
seuatu yang telah ada ketentuan hukumnya, karena adanya
kesamaan illat.

Namun, tegasnya, perlu dibedakan dua hal: pertama,
menggqiyaskan sesuatu yang tidak ada hukumnya; kedua,
penggantian dilalah lafzhiyah yang bersifat universal pada
dilalah lafzhiyah yang bersifat partikular, atau sebaliknya
penggantian posisi yang partikular pada yang universal.
Menurut filsuf Andalusia ini, apa yang selama ini disebut
sebagai giyas oleh kebanyakan kalangan, sebenarnya bukanlah
giyas. la termasuk dari jenis penggantian yang partikular pada
posisinya yang universal.”! Jadi, Ibnu Rusyd memasukkan ke

dalam kategori kedua dari bentuk lafazh zhahir kedua.

2). Dilalah Lafzhiyah Khabariyah: Dari Segi Konsepnya

Sedang dilalah  lafzhiyah yang berkaitan dengan
“konsepnya” terjadi ketika dilakukan pembuangan pada
beberapa bagiannya, penambahan, peminjaman, atau melalui
penggantian. Hadirnya unsur-unsur itu akan menentukan
status dilalah lafzh khabariyah. Untuk menetukan status itu
semua diperlukan suatu qorinah, sehingga dilalah lafzhiyah
khabariyah dari segi konsep ini akan mengandung makna
hukum jika disertai qorinah.

Jika qorinah itu tidak bersifat mengganti dan bersifat pasti
bagi konsepnya, ia disebut Nash. Jika qorinah itu lebih bersifa

# Jbid., hlm, 124-125
4 Jbid., hlm, 125

Vol. 2, No. 1, Juli 2015 « An-Nuha 67



Anwar Soleh Azarkoni

praduga, ia disebut zhahir. Jika qorinah itu bersifat praduga
dan tidak ada yang lebih diunggulkan (mutarajjababh), lafazh
itu disebut mujmal. Karena itu, dilalah-nya harus di cari di
tempat lain.*

Dengan demikian, jika dilalah lafzhiyah khabariyah
dilihat dari segi konsepnya terbagi menjadi tiga: Nash, mujmal,
dan zhahir. Ibnu Rusyd tidak menyebut dan membahas bagian
Muawwal pada kasus ini, seperti halnya jika dilalah lafzhiyah
dilihat dari segi bentuknya, sebagaimana dibahas di atas.

2. Dilalah Lafzhiyah Insyaiyah

Kini masuk pada pembahasan penggalian hukum yang
berkaitan dengan dilalah lafzhiyab insya’iyah. Menurut Ibnu Rusyd,
tidak ada “bentuk” (sighat) yang pasti berkaitan dengan dilalah
lafzhiyah yang berkaitan dengan lafazh insyaiyah yang berkaitan
dengan lafazh insyaiyah. Menurut dia, di antara ungkapan yang
berfaidah padaumumnya terbagi menjadi: khabar, perintah (a/-amr),
tuntutan (thalab), panggilan (nida), dan permohonan (tadarru).
Pada tiga bentuk ungkapan yang terakhir tidak mempunyai bentuk
khusus dalam bahasa arab yang membedakan satu dengan lainnya.
Ketiganya hanya bisa dibedakan melalui qorinah-qorinah (garain
al-ahwal), sesuai dengan situasi dan kondisi. Karena itu, sebuah
ungkapan dianggap bermakna “perintaha’ jika ia datang dari
pemimpin yang ditujukan kepada yang dipimpin; sebuah ungkapan
dianggap bermakna “Permohonan” Jika ia datang dari orang yang
dipimpin dan ditujukan kepada pemimpinnya; dan ungkapan itu
dianggap bermakna “permintaan” jika ia datang dari orang yang
sederajat, misalnya antara sahabat.

Tidak semua ungkapan insyaiyah ini mempunyai ungkapan
kebalikannya. Ungkapan yang mempunyai kebalikannya hanya
perintah. Misalnya, kebalikan dari ungkapan perintah adalah
larangan. Namun tidak ada kebalikan dari ungkapan yang bernada
permintaan dan permohonan.” Atas dasar itu, maka yang menjadi

68

4 Jbid., hlm, 118
4 Jbid., hlm, 120

An-ANuwha « Vol. 2, No. 1, Juli 2015



Pemikiran Ushul Figh Ibnu Rusyd

objek bahasan Ibnu Rusyd terkait dengan ungkapan insyaiyah
adalah ungkapan perintah dan larangan. Pilihan itu juga didasarkan
pada argumen, di dalam hukum tidak dikenal adanya hukum bagi
sesuatu yang hanya berbentuk perintah, kecuali dalam pengertian,
bahwa ungkapan permintaan itu sebagai isim jenis yang terbagi
pada wajib dan sunnah.*

Apakah di dalam lafazh insyaiyah ini juga terkandung istilah
nash, zhahir dan mujmal ? Jika itu semua ada, apakah itu dari segi
bentuknya atau konsepnya ?

Menjawab pertanyaan yang diajukan sendiri itu, Ibnu Rusyd
merujuk pada kaidah nahwiyah. Dia menyatakan, ungkapan yang
sempurna (al-kalam al-mufid) terbagi menjadi kahabar (kbabar),
perintah (amr), permintaan (thalab), panggilan (nida), dan
permohonan yang sangat (tadarru). Sementara itu, ungkapan
perintah (a/-amr), permintaan (thalab) dan permohonan yang sangat
(tadarru) tidak mempunyai bentuk (sighat) khusus, Ungkapan-
ungkapan itu hanya bisa dibedakan melalui qorinah-qorinah. Jika
datang dari atasan dan ditujukan kepada bawahannya, ungkapan-
ungkapan itu bermakna perintah; jika datang dari bawahan dan
ditujukan kepada pemimpinnya, ungkapan-ungkapan itu bermakna
permohonan yang sangat (tadarruan); dan jika datang dari orang
yang setingkat, ungkapan-ungkapan itu bermakna permintaan.®

Ibnu Rusyd mencatat dua bentuk dalam kalimat /nsyaiyah:
Lughawi dan urf syari®®. Contoh kalimat yang pertama misalnya,
“Ukbhruj wa inthaliq” (keluarlah dan kembalilah). Bahasa arab
memang mempunyai bentuk khusus berkaitan dengan “tuntunan”,
kendati terkadang bentuk perintah ini di gunakan untuk makna /%
al-tahdid dan mencukupkan diri dari perbuatan, seperti ”qulu wa
tamatta’u qalilan”. Namun, ungkapan ini lebih jelas daripada sekedar
makna “izin”. Ungkapan ini menunjuk pada makna /i al-tahdid
hanya secara majazi saja bukan hakiki. Sedang dari segi makna urf
syari-nya, tidak diragukan lagi ungkapan itu mengandung makna

4 Jbid., hlm, 121
4 Jbid., hlm, 120
4 Jbid., hlm, 121

Vol. 2, No. 1, Juli 2015 « An-Nuha 69



Anwar Soleh Azarkoni

2.

makna perintah. Perbedaan di antara mereka hanya terkait, apa ia
menunjuk pada makna wajib atau sunnah. Ada yang memaknainya
pada makna wajib, ada pula yang memaknainya pada makna
sunah.?’

Dilalah Qarinah: Ketetapan dan Perbuatan Nabi
Setelah mendeskripsikan penggalian hukum yang bertumpu pada

dilalah lafzhiyah, baik kbhabariyah maupun insyaiyab, kini masuk pada

penggalian hukum yang didasarkan pada otoritas Nabi. Tentunya,
pembahasan dalam bidang ini tidak perlu dilihat dari segi lafazh-lafazh dan
konsepnya sebagaimana dilalah lafzhiyah di atas. Pembahasan pada dilalah

gorinah cukup dilihat dari segi gorinah-qorinah-nya. **yang dimaksud qorinah
dalam hal ini berkaitan dengan ketetapan dan perbuatan Nabi, yaitu:

a. Ketetapan Nabi

Ketetapan Nabi (igrar al-nabi) berkaitan dengan apa yang
dilihat Nabi, lalu dia menetapkannya. Ketetapan Nabi di pandang
sebagai “kebolehan” terjadinya sifat tindakan seperti itu; di pandang
sebagai hukum “wajib”; dan mubah jika perbuatan itu berkaitan
dengan hukum shara’.

Perbuatan Nabi

Yang berkaitan dengan perbuatan-perbuatan Nabi (afa/ al-
nabi) meliputi dua hal :

Pertama, sebagai penjelas bagi sesuatu yang masih bersifat
umum atau mujmal. Perbuatan Nabi mengandung ketetapan
hukum yang terkandung dalam keumuman itu. Jika yang umum
itu mengandung hukum sunnah, perbuatan Nabi mengandung
hukum sunnah juga. Jika yang umum mengandung hukum wajib,
perbuatan Nabi juga menunjukkan hukum wajib. Misalnya hadith

yang mengatakan “shalatlah kamu sebagaimana kalian melihat saya
shalat”.®

70

47 Jbid., hlm, 121-122
4 Jbid., hlm, 132
* Jbid., hlm. 133

An-ANuwha « Vol. 2, No. 1, Juli 2015



Pemikiran Ushul Figh Ibnu Rusyd

Yang kedua, sebagai kebalikan dari yang pertama. Yakni, status
hukum perbuatan Nabi itu bisa diketahui melalui qorinah, sesuai
dengan situasi dan kondisi atau konteks suatu lafazh. Itu terutama
berkaitan dengan perbuatannya yang belum bisa diketahui dengan
jelas, apakah sebagai bentuk penafsiran terhadap lafazh yang
mujmal, sebagai penjelas bagi lafazh yang umum, atau sebagai
pentakhshish. Para ulama’ berbeda pendapat dalam menyikapi
persoalan ini. Ada ulama’ yang membawanya pada hukum
“wajib”; ada yang membawanya pada hukum “sunnah”; ada pula
ulama’ yang membawanya pada sikap mendiamkannya (tawaqif).
Pendapat yang terakhir inilah, tegas Ibnu Rusyd, yang dipilih al-
Ghazali, sebab suatu perbuatan tidak mempunyai bentuk (sighat)
sebagaimana lafazh.”’

E. KESIMPULAN

Dari uraian diatas dapat disimpulkan bahwa, Ibnu Rusyd dalam
menetapkan sebuah hukum Islam menggunakan Al-Qur’4n dan al-Sunnah
sebagai dasar utama. Dalam memecahkan permasalahan hukum syari
yang semakin kompleks tersebut Ibnu Rusyd banyak menggunakan giyds
(analogi). Ibnu Rusyd tidak menggunakan Ijma’ masalah teoritis.

Disamping itu, Dari Paparan di atas juga bisa disimpulkan bahwa
bagian dharuri dalam wshul figh menurut Ibnu Rusyd hanyalah dimensi
kebahasan yang bertolak pada dilalah lafzhiyah al-Qur’an. Dilalah lafzhiyah
inilah yang menjadi fokus istimbat hukum dari al-Qur’an sebagai sumber
hukum, selain melalui ketetapan dan tindakan Nabi.

5° [bid., hlm. 133

Vol. 2, No. 1, Juli 2015 « An-Nuha 71



Anwar Soleh Azarkoni

DAFTAR PUSTAKA

A. Hanafi, Pengantar Filsafat Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 1969.

Abbas Mahmud al-Aqqad, /bnu Rusyd Sang Filsuf, Mistikus, Fakih, dan
Dokter, alih bahasa Khalifurrahman Fath, Yogyakarta: C.V. Qalam,
2003

Abd al-Wahid al-Murakisy, al-Mujib fi Talkhish Akbbar al-Magrib. Cairo:
Dar al-Sya’b, 1964.

Abu Dawud Sulaiman, Sunan Abi Dawud. Beirut: Dar al-Fikr, t.t.

Ahmad Hasan, 7he Early Development of Islamic Jurisprudence. New Delhi:
Adam Publisher & distributor, 1994.

Ghazali, Muhammad bin Muhammad Abu Hamid, al-, Al-Mustashfa fi "Ilmi
al-Ushil. Kairo: Al-Matba’ah al-Amiriyah, 1324 H.

Hassan Hanafi, Min Naqli Ila Al-Ibda, Kairo Dar Quab’ li al-Thaba’ah, 2001

Ibnu Rusyd, Biddyah al-Mujtahid. alih bahasa Imam Ghazali, dan Achmad
Zaidun, Jakarta: Pustaka Amani, 2002.

Ibnu Rusyd, Mukadimah Biddyah al-Mujtahid. alih bahasa A. Hanafi,
Jakarta: Bulan Bintang, 1967.

Ibnu Rusyd, al~-Dharuri fi Ushul Figh,Libanon Bairut : Dar al Ghirb 1994

Muhammad Abu Zahrah, Ushul Figib. alih bahasa Saefullah Mashum dkk.,
cet. IX, Jakarta: Pustaka Firdaus, 2005.

Muhammad Khudari Bik, Ushul al-Figh. Beirut: Dar al-Fikr, 1981.

Muhammad Roy, Ushul Figih Madzhab Aristoteles. Yogyakarta: Safiria
Insania Press., 2004

Muhammad Abdi al-Salam Abdu al-Safi, Libanon-Beyrut: Dar al-Kutub al-
llmiyah, 2000, hlm. 6-11.

Umdah El-Baroroh, 7adarus Ramadan JIL Seri III Figh Ibnu Rusyd:
Antara Konservatisme dan Liberalisme, http://islamlib.com/id/index.

php?page=article&id=931.
Usman Iskandar, Istihsan dan Pembaharuan Hukum Islam. Jakarta: PT. Raja
Grafindo Perkasa, 1994.

Zainal Abidin Ahmad, Riwayat Hidup Ibn Rusyd Averroes Filsuf Islam Terbesar
di Barat. Jakarta: Bulan Bintang, 1975.

Zaynab Mahmud al-Khadiri, Azsar Ibnu Rusyd fi Falsafah al-Ashr al-Wustha,
Beyrut: Dar al-Tanwir, 2007,

72 An-ANuwha « Vol. 2, No. 1, Juli 2015



