
PEMIKIRAN USHUL FIQH IBNU RUSYD

Anwar Soleh Azarkoni 
Sekolah Tinggi Agama Islam (STAI) Madiun

(e-mail: zarkoni71@yahoo.co.id )

Abstraksi
Ushûl fiqih mempunyai peranan yang sangat penting di dalam ilmu Islam, 
karena hukum Islam sebagian hanya mengatur permasalahan secara 
pokok-pokoknya dan tidak secara mendetail. Hal ini adalah wajar karena 
hukum Islam berlaku sampai akhir zaman. Padahal di dalam kehidupan 
manusia selalu akan terjadi perubahan tata sosial masyarakat,sehingga 
selalu muncul persoalan-persoalan baru di dalam masyarakat. Tulisan 
ini mendeskripsikan beberapa metode yang digunakan Ibnu Rusyd dalam 
memutuskan suatu masalah hukum syar’i. Kapasitasnya sebagai seorang 
ahli fiqih sudah tidak bisa diragukan lagi dengan karyanya yang terkenal 
Bidâyah al-Mujtahid wa Nihâyah al-Muqtashid yangmerupakan sebuah 
kitab fiqih perbandingan. 

Kata kunci: Ibnu Rusyd, Metode Ijtihad, Ushul Fiqh

A.	 LATAR BELAKANG
Sebagaimana diketahui, syari’ah Islam merupakan syari’ah pamungkas 

yang disampaikan melalui lisan Rasulullah Muhammad saw dengan 
membawa petunjuk Ilahî. Rasulullah Muhammad saw adalah rasul terakhir 
dan penutup. Demikian pula syari’ah yang dibawanya adalah syari’ah Allah 
yang terakhir pula. Tidak ada Nabi dan Rasul setelah beliau. Allah SWT 
berfirman:



56 Vol. 2, No. 1, Juli 2015An-Nuha

Anwar Soleh Azarkoni 

 ُ ِ وخََاتَمَ النَّبيِّيَِنۗ  وَكَنَ اللَّ حَدٍ مِنْ رجَِالكُِمْ وَلَكِٰنْ رسَُولَ اللَّ
َ
باَ أ

َ
دٌ أ مَا كَنَ مَُمَّ

ءٍ عَليِمًا بكُِلِّ شَْ
Artinya:   Muhammad itu sekali-kali bukanlah bapak dari seorang laki-laki 
di antara kamu tetapi Dia adalah Rasulullah dan penutup nabi-nabi. dan 
adalah Allah Maha mengetahui segala sesuatu.1

Bagi umat Islam, syari’ah merupakan tugas umat manusia secara 
menyeluruh. Sumber utama syari’ah adalah al-Qur’ân dan al-Sunnah yang 
universal, abadi dan mencakup segala lapangan kehidupan serta mampu 
memenuhi kebutuhan hidup umat manusia sepanjang zaman kapan 
dan di mana pun berada. Namun sejalan dengan perubahan sosial yang 
mengakibatkan munculnya tuntutan akan perubahan dan pembaharuan 
dalam bidang hukum, maka dibutuhkan adanya ijtihad yang digunakan 
untuk memenuhi dan mengeluarkan hukum dari dua sumber tersebut. 
Perubahan dan pembaharuan dalam hukum Islam erat kaitannya dengan 
masalah ijtihad. Ijtihad secara umum dapat berarti pengerahan segenap 
kesanggupan oleh seorang ahli fiqh atau mujtahid untuk memperoleh 
pengetahuan tentang hukum-hukum syara’.2 

Sementara itu, Syariah  Islam  yang terkandung dalam Al Qur’an dan 
Sunnah sangat terbatas dan bersifat global. maka dari itu butuh interprestasi 
terhadap keumuman teks tersebut dikarenakan hukum islam selalu 
berkembang seiring dengan perkembangan zaman , kondisi, serta keadaan 
tertentu agar hukum Islam itu sendiri bersifat fleksibel , sebagaimana bunyi 
kaidah fiqhiyah:

لاينكر تغيّالأحكام بتغيّالأزمنة والأحوال
sedangkan proses untuk menyerap perkembangan dan menetapan 

hukum terhadap problematika baru diperlukan sebuah usaha yang keras, 
inilah yang sering disebut dengan ijtihad. 

Dalam rangka pembaharuan hukum Islam, ijtihad dapat berupa 
penetapan hukum terhadap masalah-masalah baru yang belum ada ketentuan 
hukumnya atau penetapan hukum baru untuk menggantikan hukum lama 
yang tidak sesuai lagi dengan keadaan dan kemaslahatan umat manusia 

1	 Surat Al-Ahzâb: 40.
2	 Muhammad Khudari Bik, Ushul al-Fiqh, (Beirut: Dar al-Fikr, 1981), hlm. 367.



57Vol. 2, No. 1, Juli 2015 An-Nuha

Pemikiran Ushul Fiqh Ibnu Rusyd

dewasa ini.3 Dinamika hukum Islam ini terbentuk karena adanya interaksi 
wahyu dan akal. Itulah yang berkembang menjadi ijtihad.

Akal telah dipandang sebagai sumber fundamental kedua ketika 
al-Qur’ân dan al-Sunnah diam dan tidak lagi memberi jawaban atas 
permasalahan yang ada. Ketika suatu prinsip atau aturan syari’ah didasarkan 
pada makna umum atau implikasi yang luas dari teks al-Qur’ân dan al-
Sunnah serta berbeda dengan aturan langsung dari teks yang jelas dan rinci, 
maka teks dan syari’ah itu harus dihubungkan melalui penalaran hukum 
(ijtihad). Agaknya bukan suatu yang asing bagi para sahabat sepeninggal 
Rasulullah saw untuk memecahkan berbagai maslah penting melalui 
ijtihad, karena ijtihad itulah metodologi yang tersedia bagi manusia untuk 
memahami ajaran-ajaran agama. Al-Ghazâlî menyatakan telah terjadi ijma’ 
sahabat, bahkan berita bahwa para sahabat telah menggunakan ijtihad 
terhadap kasus-kasus yang tidak dijumpai secara tegas dalam nas telah 
sampai ke masanya.4

Kecendrungan untuk menggunakan ijtihad ini merupakan implikasi 
dari kegiatan berpikir dan kepercayaan bahwa bagi penalar akan diberi dua 
pahala apabila penalarannya benar, dan satu pahala apabila penalarannya 
salah. Al-Sunnah mendukung ijtihad sebagai sumber syari’ah.5

Begitu juga dengan para ulama konvensional, mereka melakukan sebuah 
ijtihad guna menetapkan sebuah hukum terhadap masalah-masalah tersebut 
baik berupa interpretasi langsung terhadap nas maupun dengan pendekatan 
istimbat hukum yang lain selama tidak bertentangan dengan dalil Syar’i 
dalam menetapkan hukum itu sendiri tidak terlepas dari metodologi dan 
pola pikir serta latar belakang kehidupan mereka dalam memahami suatu 

3	 Usman Iskandar, Istihsan dan Pembaharuan Hukum Islam, (Jakarta: PT. Raja Grafindo 
Perkasa, 1994), hlm. 113

4	 Usman Iskandar, Istihsan dan Pembaharuan Hukum Islam, (Jakarta: PT. Raja Grafindo 
Perkasa, 1994), hlm. 113

5	 Al-Sunnah yang terkenal mendukung ijtihad adalah riwayat percakapan antara Rasulullah 
dengan Mu‘âz Ibn Jabal ketika ditunjuk menjadi Gubenur ke Yaman. Diriwayatkan, 
Rasulullah bertanya kepada Mu‘âz tentang sumber yang akan dipergunakan dalam 
memerintah provinsi dan memutuskan perkara di sana. Mu‘âz menjawab, pertama-
tama akan mencari dalam al-Qur’an, jika al-Qur’an tidak memberi jawaban, maka akan 
dicari dari sunnah Rasulullah, jika tidak ada al-Sunnah yang dapat diterapkan, ia akan 
menggunakan pendapat atau keputusan pribadi. Rasulullah menyetujui urutan-urutan 
sumber syariah itu. Abu Dawud Sulayman, Sunan Abi Dawud, Bab Ijtihad al-Ra`yi fi al-
Qadha`, (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.) juz III, hlm. 303, hadits ke 3692.



58 Vol. 2, No. 1, Juli 2015An-Nuha

Anwar Soleh Azarkoni 

nas, sehingga mereka dapat mengeluarkan istimbat sebuah hukum. Hal ini 
menjadikan masing-masing ulama mempunyai pandangan dan pendapat 
yang berbeda beda atas suatu keputusan masalah.

Salah satu ulama yang mengakomodir perbedaan pendapat diantara 
para ulama dalah  Ibnu Rusyd dalam karyanya kitab Bidayatul al Mujtahid 
wa Nihayatul  al Muqtasid. Dalam kitab tersebut diakomodir beberapa 
pendapat para ulama di antaranya Hanafi, Maliki, syafii maupun Hambali 
dan beberapa ulama lain, 

Didalam kitabnya tersebut Ibnu Rusyd berusaha mengkomparasikan 
pendapat mereka agar bisa terlihat jelas apa sebenarnya yang menjadi 
problem perbedaan (sebab al ihtilaf ) sehingga akan memunculkan sebuah 
kesimpulan – kesimpulan hukum yang berbeda,  Ibnu Rusyd menyajikan 
dengan singkat dan lengkap dengan landasan tekstual yang diperlukan dengan 
menggunakan permainan logika yang setandar akademisnya masih cukup 
dominan. Di balik Karya Ibnu Rusyd berupa kitab Bidâyah al-Mujtahid 
Wa Nihâyah al-Muqtashid juga mengajak serta menjadikan sesorang untuk 
berfikir secara bermetode dan tidak hanya menjadikan produk hukum.6

Ada beberapa alasan mengapa penulis ingin mengulas tentang pemikiran 
Usul fiqh Ibnu Rusyd, Ibnu Rusyd adalah seorang ilmuwan yang berlatar 
berlakang lintas disiplin ilmu, ketika ushûl fiqh yang diintegrasikan dengan 
fiqh dalam kitab Bidâyah al-Mujtahid, maka mempunyai keistimewaan 
dibanding karya ushûl fiqh dan fiqh yang ditulis oleh ulama lain. Biasanya 
para ulama menulis fiqh dan ushûl fiqh secara terpisah. Misalnya Imam 
al-Syâfi’i menulis ushûl fiqh dalam al-Risalah, dan menulis fiqh dalam al-
Um. Bahkan ada ulama yang menulis ushûl fiqh, tetapi tidak dengan fiqh 
yang merupakan realisasi ushûl fiqhnya itu. Misalnya al-Gazâlî menulis 
al-Mushtasfa  dalam bidang ushûl fiqh, tetapi karya spesifik fiqihnya tidak 
ada, justru yang populer adalah karyanya yang memadukan antara fiqih dan 
tasawuf, yang kering dari ushûl fiqh, seperti Ihya’Ulumuddin dan Bidâyah 
al-Hidâyah. Ada juga ulama yang mempunyai karya monumental dalam 
bidang fiqh, tetapi karya ushûl fiqhnya tidak ditemukan; seperti al-Nawawi 
yang menulis kitab Muhadzdzab dan Majmu’ untuk karya fiqh tanpa ushûl 
fiqh, dan masih banyak contoh lagi yang dapat dikemukakan.

Sementara itu, Ibnu Rusyd yang sangat populer di Barat dan Timur itu 

6	 Hamadi al-Abidi, Ibnu Rusyd wa Ulum al-Shari’ah al-Islamiyyah, hlm.39.



59Vol. 2, No. 1, Juli 2015 An-Nuha

Pemikiran Ushul Fiqh Ibnu Rusyd

mengutip pendapat imam empat madzhab secara jeli dengan studi banding, 
bahkan melampaui madzhab lain di luar madzhab empat. Ia tidak hanya 
berhenti pada kutipan, tetapi memberi opini terhadap aneka pendapat itu 
dengan argumentasi berdasarkan ayat-ayat suci al-Qur’ân, al-sunnah, Ijma’ 
dan Qiyâs, bahkan sampai pada mashâlih al-Mursalah, istihsân dan urf.

Ibnu Rusyd adalah salah seorang filosof Islam Andalusia yang banyak 
mengulas, mengkritik dan mengkomentari pemikiran-pemikiran Aristoteles 
sehingga ia dijuluki “Sang Komentator”. Selain menjadi seorang filosof, 
Ibnu Rusyd juga dikenal sebagai seorang ahli fiqh dengan karangan 
monumentalnya Bidâyah al-Mujtahid wa Nihâyah al-Muqtashid. 

B.	 BIOGRAFI KEILMUAN INU RUSYD
Nama lengkap Ibnu Rusyd  adalah Muhammad ibnu Ahmad ibn 

Muhammad Ibn Ahmad Ibn Rusyd atau Abu Al-Walid. Ia  lahir di Cordova 
pada tahun1126M (520 H) dan wafat pada tahun 595H/1198 M, 7 Selama 
ini, filosof Andalusia ini menjadi tamu di rumahnya sendiri, sebaliknya 
menjadi tuan rumah dinegeri Barat. Para pemikir Barat menamai Ibnu 
Rusyd dengan Averroes. 8

Ibnu Rusyd dididik mulai kecil hingga usia baligh di tengah keluarga 
terhormat, terdidik dan taat beragama. Beliau mempunyai seorang ayah 
dan kakek yang terkenal sebagai hakim yang adil dan berwibawa. Kakeknya 
(Ibnu Rusyd al-Jadd) mempunyai fatwa-fatwa tertulis yang sampai saat ini 
masih tersimpan di perpustakaan Paris.9 Hal ini mencerminkan ketajaman 
otak sang kakek yang kemudian diwarisi oleh sang cucu yaitu Ibnu Rusyd. 
Tradisi keagamaan Ibnu Rusyd mengikuti didikan dan kebiasaan ayah dan 
kakeknya. Mengingat kakek dan ayahnya mengikuti dan mendalami fiqih 
Malikî dan secara teologi mengikuti pola pikir al-Asy’arî, maka secara alami 
ia mempelajarinya dari sang ayah. Kemudian ia juga meriwayatkan hadits 

7	 Zaynab Mahmud al-Khadiri, Atsar Ibnu Rusyd fi Falsafah al-Ashr al-Wustha, Beyrut: Dar 
al-Tanwir, 2007, hlm. 20.

8	 Muhammad Qosim, Falsafah Ibnu Rusyd wa atsaruha fi al-Tafqir al-Gharbi, Jami’ah 
Durman al-Islamiyah

9	 Abbas Mahmud al-Aqqad, Ibnu Rusyd Sang Filsuf, Mistikus, Fakih, dan Dokter, alih bahasa 
Khalifurrahman Fath, (Yogyakarta: C.V. Qalam, 2003), hlm. 29.



60 Vol. 2, No. 1, Juli 2015An-Nuha

Anwar Soleh Azarkoni 

dan menghafal kitab al-Muwatha’.10Ibnu Rusyd tumbuh dan berkembang 
di Cordoba, ia belajar fikih, matematika dan kedokteran.11 Ia juga berguru 
dalam bidang filsafat kepada Ibnu Bajah (w. 533 H) yang dalam literatur 
Barat dikenal dengan nama Avinpace. Filosof terakhir ini merupakan filosof 
terbesar di Eropa sebelum Ibnu Rusyd.12

Sebagaimana ayah dan kakeknya, Ibnu Rusyd juga mencurahkan 
perhatian dan waktunya pada dunia hukum dan keilmuan yang lain seperti 
ilmu kedokteran, ilmu alam, metematika, fisafat, fiqih dan sebagainya,13 . 
Keahlian Ibnu Rosyd dalam bidang hukum mendahului keahliannya lain, 
lantaran ia  dididik dalam tradisi keluarga yang menguasai fiqh, terutama 
fiqh malikiyah.  Namun yang ditulis pertama kali di masa hidupnya 
adalah kitab al-Kulliyah al-Thib, tentang kedokteran lantaran ilmu ini 
populer sebagai ilmu ilmiah yang berkembang pada masanya (sebelum th. 
557 H/1162 M). Baru kemudian beralih ke filsafat, setelah Ibnu Thufail 
memintanya mensharahi karya Aristoteles yang sangat diminati khalifah 
Abu Ya’qub (557-579 H./1162-1184 M). Itu terjadi pada saat dia menjabat 
sebagai hakim di Isybiliah.14

Di bidang karier, Ibnu Rusyd pernah  mengajar Ilmu perudang-
undangan di Kordoba. Pada tahun 565H/1169 M Ia diangkat menjadi hakim 
di Isybiliyah selama dua tahun lalu menjadi hakim di Kordoba. 15 Ia menjabat 
hakim hingga tahun 578 H/1182M . walaupun disibukkan dengan tugas-
tugasnya, pada saat itu, dia sangat produktif dalam menuangkan gagasan-
gagasanya  sampai ahirnya dipanggil Kholifah Abu Ya’qub Yusuf seorang  

10	 Ibnu Rusyd, Bidâyah al-Mujtahid , alih bahasa Imam Ghazali, dan Achmad Zaidun, 
(Jakarta: Pustaka Amani, 2002), hlm. 19.

11	Abbas Mahmud al-Aqqad, Ibnu Rusyd Sang Filsuf, hlm. 30.
12	Tetapi kebenaran hubungan guru-murid secara langsung antara Ibnu Bajah-Ibnu Rusyd 

sangat diragukan. Mengingat Ibnu Rusyd lahir pada tahun 529 H, sedang Ibnu Bajah 
wafat tahun 533 H. Yakni ketika Ibnu Rusyd baru berumur 13 tahun. Tetapi kalau 
dikatakan Ibnu Rusyd berguru kepada Ibnu Bajah secara tidak langsung, yakni melalui 
buku karangannya, itu dapat diterima. Hal ini dapat dibuktikan dari komentar Ibnu Rusyd 
terhadap pendapat Ibnu Bajah yang ia tuangkan dalam beberapa buku karangannya. Ibid., 
hlm. 20.  

13	Zaynab Mahmud al-Khadiri, Atsaru Ibnu Rusyd fi falsafah al-‘Ashr al-Wustha, Beyrut: Dar 
al- Tanwir, 2007, hlm. 20.

14	Angel Ganzales Palencia, Tarikh al-Fikr al-Andalusia, hlm. 400.
15	Philip K. Hitti, History of the Arabs, terj. Cecep Lukman Yasin dan Dede Slamet Riyadi 

Jakarta: Serambi, 2005, hlm.742.



61Vol. 2, No. 1, Juli 2015 An-Nuha

Pemikiran Ushul Fiqh Ibnu Rusyd

Khalifah Kerajaan al-Muwahidun di Andalusia yang sangat menekuni dunia 
keilmuan, ke marakish melalui Ibnu Thaufal 16 untuk dijadikan dokter 
pribadi kholifah. hanya saja dia tidak terlalu lama berada di Mazakisy dia 
segera kembali ke Qordova untuk menjabat Hakim Agung.

Kemampuan Ibnu Rusyd dalam bidang fiqh juga dibuktikan, dengan 
komentarnya atas Al-Musthafa karya al-Ghazali, dan karya monumentalnya 
yang berjudul, Bidayah al-Mujtahid.17 Kitab terakhir ini khusus meneliti 
secara rasional nalar fiqh al-ikhtilaf.18 DI dalamnya dia mengemukakan 
berbagai permasalahan hukum, meneltiti argumen masing-masing ahli 
hukum dan mencari titik temu dan titik beda antara mereka dengan 
menjadikan al-Qur’an dan al-Hadits sebagai ukurannya. Karya ini bersifat 
metodologis dan kritis.19

Dengan kemampuannya yang mencakup berbagai bidang itu, ada 
banyaknya titel yang diberikan orang terhadap Ibnu Rusyd. Dia bisa disebut 
sebagai faqih, hakim Agung, filsuf, juga sebagai ahli ushul fiqh (ushuli). Bahkan 
posisinya sebagai ushuli mendahului posisinya sebagai filosof.20

C.	 METODE IJTIHAD IBNU RUSYD
Ibnu Rusyd dalam mukadimah Bidâyah al-Mujtahid , menyebutkan 

bahwa hukum Islam terbentuk harus bersumber dari al-Qur’ân, al-Sunnah. 
kedua sumber tersebut biasa dinamakan dengan nash. Dan ketika problem 
hukum yang ketentuannya tidak terdapat dalam nash maka diupayakan dapat 
diketahui hukumnya melalui metode analogi (qiyâs). Hal ini terjadi karena 
berkembangnya Islam dan persoalan-persoalan baru muncul dengan pesat 
sehingga mengakibatkan para fuqaha merasa kesulitan untuk menyelesaikan 

16	Ali Muhammad al-Shalabi, Tarikh Dawlatay al-Murabithin wa al-Muwahidin, cet. Ke-2, 
Libanon, Beyrut: Dar al-Ma’rifah, 2005, hlm. 352-360.

17	 Ibnu Rusyd, al-Dharuri fi Ushul fiqh, aw Mukhtashar al-Mustashfa, Taqdim wa Tahqiq: 
Jamaluddin al-Alawi; Tashdir: Muhammad Allal Sinashir, Libanon-Beyrut: Dar al-Gharb 
al-Islami, 1994.

18	Hamadi al-Abidi, Ibnu Rusyd wa Ulum al-Shari’ah al-Islamiyah, Beyrut: Dar al-Fikr al-
Arabi, 1991, hlm.39.

19 Hamadi al-Abidi, Ibnu Rusyd wa Ulum al-Shari’ah al-Islamiyyah, hlm.39.
20 Jamaluddin al-‘Alawi, dalam pengantarnya atas karya Ibnu Rusyd, al-Dharuri fi Ushul fiqh, 

hlm.19



62 Vol. 2, No. 1, Juli 2015An-Nuha

Anwar Soleh Azarkoni 

semua persoalan tersebut hanya dengan bersandar pada nash.21

 Penggunaan ijma’ (konsensus) bagi Ibnu Rusyd mungkin hanya 
bisa terjadi pada masa sahabat. Dengan berkembangnya ajaran Islam dan 
semakin luasnya wilayah Islam sangat sulit terjadi kata mufakat bagi semua 
mujtahid yang hidup pada masa tersebut. Menurut Ibnu Rusyd yang bisa 
terjadi dalam ijma’ hanyalah kesepakatan dalam masalah-masalah ‘amaliyah 
dan bukan masalah teoritis.22

Disamping itu, dalam Ushul Fiqh, Ibnu Rusyd menegaskan 
menetapkan dimensi yang “dharuri”23 dan  “membuang” dimensi yang tidak 
dharuri. Untuk menegaskan dimensi yang dharuri, Ibnu Rusyd bertolak 
pada klasifikasi keilmuan yang bersifat umum24 

Ibnu Rusyd menyebut tiga klasifikasi keilmuan: pertama, ilmu yang 
hanya bertujuan untuk menamkan keyakinan mendalam pada jiwa, seperti 
ilmu tentang kebaharuan alam, dan tentang bagian yang tak terbagi-bagi 
lagi. Kedua, ilmu yang bertujuan untuk diamalkan. Ia terbagi dua: partikular 
dan universal. Yang partikular adalah mengerjakan sholat, mengeluarkan 
zakat dan sebagainya, sedang yang universal adalah pengetahuan terhadap 
sumber-sumber asal, seperti al-Kitab, al-Sunnah dan al-Ijma. Dan juga 
pengetahuan terhadap hukum-hukum yang lahir dari sumber asal. 
Ketiga, ilmu yang memberi kaidah-kaidah dasar yang bisa mengantarkan 
seseorang pada kebenaran sesuai dengan dua jenis keilmuan diatas, seperti 
pengetahuan terhadap dalil-dalil beserta bagian-bagiannya. Menurut Ibnu 
Rusyd, kebutuhan seseorang terhadap ilmu yang terakhir lebih penting dari 
pada terhadap dua jenis ilmu lainnya.25 

Ibnu Rusyd juga mengenyampingkan tentang penggunaan logika 
(mantiq) dalam ushul fiqh, hal ini dilatar belakangi karera  Ibnu Rusyd 
menilai logika bukanlah bagian dari ushul fiqh.26 Logika berasal dari luar 

21 Ibnu Rusyd, Mukadimah Bidâyah al-Mujtahid , alih bahasa A. Hanafi, (Jakarta: Bulan 
Bintang, 1967), hlm. 8.

22 Ibnu Rusyd, Mukadimah Bidâyah al-Mujtahid, alih bahasa A. Hanafi, hlm. 15.
23	Di dalam buku ini, Ibnu Rusyd tidak menjelaskan pengertian istilah dharuri secara 

terperinci. Pembahasan terperinci justru terdapat dalam karya komentarnya terhadap 
pemikiran politik Plato. Ibnu Rusyd, al-Dharuri fi al-siyasah: Mukhtahsar Kitab Siyasah Li 
Aflatun, 75

24 Hasan Hanafi, Min Naqli Ila Al-Ibda’, hlm. 324
25 Ibnu Rusyd, al-Dharuri fi Ushul Fiqh, hlm. 34-35
26	 Ibid., hlm. 37-38 penting dicatat, al-Ghazzali sebenarnya juga tidak memasukkan logika 



63Vol. 2, No. 1, Juli 2015 An-Nuha

Pemikiran Ushul Fiqh Ibnu Rusyd

disiplin ushul fiqh, yakni filsafat yang berasal dari tradisi Yunani. Karena 
alasan itu, Ibnu Rusyd tidak menjadikan logika sebagai atas teoritis bagi 
ushul fiqh, juga tidak memasukkannya sebagai pengantar bagi ushul fiqh. 
Dengan mengenyampingkan posisi logika, Ibnu Rusyd sebenarnya hendak 
mengembalikan ushul fiqhke dalam “Habitat disiplinnya” dengan melihatnya 
dari “dalam” disiplin ushul fiqh itu sendiri. Bukan dari luar disiplinnya.27 
Bagian “dalam” inilah yang dinilai sebagai bagian dharuri dalam ushul fiqh.

D.	 DEMENSI “ DHARURI”  DALAM USUL FIQH M IBNU 
RUSYD
Dimensi “dharuri” dalam ushul fiqh menurut Ibnu Rusyd adalah dalil-

dalil yang digunakan dalam melakukan istimbat hukum dari sumber asal, 
serta cara menggunakannya.28 Itu berarti, bagian “dalam” dari Ushul fiqh 
tentunya lebih spesifik dari istilah “dimensi dharuri “. Bagian “dalam” bagi 
Ushul fiqh adalah kaidah-kaidah kebahasaan. Bagian ini berkaitan dengan 
dimensi kebahasan Al-Qur’an, yakni dilalah lafzhiyah kebahasaan al-Qur’an.

Ibnu Rusyd mencatat ada dua unsur utama dalam mengungkap dimensi 
hukum dari dilalah lafzhiyah kebahasan al-Qur’an: dilalah lafazhiyah dan 
qarinah.29 Kedua unsur utama ini masih mempunyai cabang-cabangnya lagi.

2.	 Dilalah Lafzhiyah
Ibnu Rusyd memulai penjelasan tentang persoalan dilalah lafzhiyah 

dengan membahas kaidah-kaidah nahwiyah. Ibnu Rusyd menegaskan bahwa, 
ungkapan bahasa yang sempurna dalam bahasa arab terdiri dari dua unsur 
utama: khabariyah dan insya’iyah. Pengertian sederhana bagi kedu unsur ini 
bisa dinyatakan: khabariyah adalah suatu ungkapan yang terdiri dari subyek 

ke dalam bagian dari ushul fiqh. Dia menempatkannya pada pengantar ushul fiqhnya dalam 
karyanya Al-Mustashfafi, dengan maksud bahwa logika merupakan ilmu bantu dalam 
segala disiplin ilmu. Andaikan seseorang tidak mau membahas logika dalam ushul fiqh, 
menurutnya hal itu tidak jadi masalah. Al-Ghazali, Al-Mustashfa fi Ilmi al-Ushul, thaba’ahu 
wa shahhahahu: Muhammad Abdi al-Salam Abdu al-Safi, Libanon-Beyrut: Dar al-Kutub 
al-Ilmiyah, 2000, hlm. 6-11.

27 Hassan Hanafi, Min Naqli Ila Al-Ibda’, hlm. 323
28 Ibnu Rusyd, al-Dharuri fi Ushul Fiqh, hlm. 36
29 Ibid., hlm. 101



64 Vol. 2, No. 1, Juli 2015An-Nuha

Anwar Soleh Azarkoni 

dan predikat yang diungkapkan dengan tujuan untuk memberi informasi 
sesuatu kepada orang yang menjadi sasaran pembicaraan (mukhatabah), 
sedang insya’iyah adalah suatu ungkapan yang masih membutuhkan jawaban 
lanjutan, baik ungkapan itu dalam bentuk pertanyaan, permintaan, maupun 
perintah.

Pengungkapan kaidah-kaidah nahwiyah bahasa arab ini tentu 
mempunyai tujuan tertentu, apalagi dalam kaitannya dengan ushul fiqh. 
Unsur Dilalah lafzhiyah dalam ushul fiqh pun menurut Ibnu Rusyd juga 
mempunyai dua sisi kebahasaan: khabariyah dan insya’iyah.30 Sisi khabariyah-
nya terdiri dari beberapa unsur partikular lagi, yakni: mufrad dan murakkab 
(garamatika), dengan beberapa sisinya; sedang insya’iyah-nya terdiri dari: 
perintah dan larangan, serta urut, kedua dilalah lafzhiyah khabariyah dan 
insya’iyah akan dibahas di bawah ini.

a.	 Dilalah lafzhiyah Khabariyah
Dalam membahas sisi khabariyah dimensikebahasan al-

Qur’an, ibnu Rusyd memulainya dengan membahas persoalan 
lafzh. Lafzh terdiri dari: mufrad dan Murakkab. Lafazh mufrad 
terkadang bentuk isim, fi’il dan terkadang huruf. Sedang Lafazh 
murakkab adalah setiap lafazh yang terdiri dari lafazh mufrad, 
dimana dimensinya mengandung makna. Terkadang suatu lafazh 
mengandung makna pada dirinya, dan terkadang lafazh  itu 
mengandung makna jik aia dikaitkan dengan yang lainnya.31

Dari kedua dilalah lafazh khabariyah ini lahir beberapa unsur 
cabangnya lagi, dengan alasan ia harus di lihat dari beberapa segi: 
bentuk, konsep, dan rasionalitasnya.32

1). 	 Dilalah Lafzhiyah Khabariyah: Dari Segi Bentuknya
Penggalian hukum pada dilalah lafzhiyah khabariyah 

yang berkaitan dengan “bentuknya” terbagi menjadi empat 
bagian utama, yakni: Nash, Mujmal, Zhahir dan Muawwal.33

Nash adalah suatu lafazh, baik mufrad atau murakkab, 

30 Ibid., hlm. 101
31 Ibid., hlm. 101
32 Ibid., hlm. 101-103
33 Ibid., hlm. 101



65Vol. 2, No. 1, Juli 2015 An-Nuha

Pemikiran Ushul Fiqh Ibnu Rusyd

yang hanya mengandung suatu makna. Contoh Nash yang 
berkaitan dengan Lafazh mufrad adalah al-Insan, al-Hayawan, 
sedang Nash yang berkaitan dengan Lafazh murakkab adalah 
ayat “Qul Huwa Allahu ahad”.34

Mujmal adalah suatu lafazh, baik mufrad atau murakkab, 
yang mengandung banyak makna, sementara posisi masing-
masing makna itu sama antara satu dengan yang lain, 
sehingga diperlukan adanya qorinah untuk memahami 
makna yan dimaksud lafazh  tersebut, Contoh mujmal yang 
berkaitan dengan lafazh mufrad adalah “ayn” yang sama 
dengan “’ayn al-ma’, ‘ayn al-mizan, dan “ayn” yang digunakan 
untuk melihat sesuatu, yakni mata. Posisi makna bagi lafazh 
“ayn” di atas sama, tergantung pada penggunaannya dalam 
struktur kalimat. Sedangkan contoh mujmal yang berkaitan 
dengan lafazh murakkab adalah seperti ayat”aw ya’fu alladzi 
biyadihi uqdatun al-nikah”. Huruf dhomir dalam ayat ini bisa 
mengandung pengertian: kembali pada wali atau pada orang 
yang menikah.35 Posisi makna itu sama, sehingga wajar jika 
ungkapan itu melahirkan perbedaan penafsiran di antara 
masing-masing fuqaha.

Selain lafazh dalam dua bentuk di atas: nash dan mujmal, 
ada suatu lafazh  yang sejak awal memang dimaksudkan untuk 
menunjuk pada “sesuatu yang khusus”, kemudian suatu 
waktu, lafazh itu di pinjam untuk menunjuk pada “sesuatu 
yang lain”, karena adanya keserupaan sesuatu yang lain itu 
dengan yang pertama, dari segi makna. Tentu dalam hal ini 
diperlukan adanya qarinah, karena qarinah itu menetukan 
status lafazh dimaksud. Lafazh itu berstatus zhahir jika ia tidak 
memerlukan qorinah pada dirinya, dan disebut muawwal jika 
lafazh itu memerlukan qorinah.36

Zhahir ada dua jenis: pertama, suatu lafazh yang sejak 
awal digunakan untuk menunjuk pada sesuatu, tetapi 
kemudian dipinjam untuk menunjuk pada sesuatu yang lain 

34 Ibid., hlm.  103
35	 Ibid., hlm. 103
36	 Ibid., hlm. 101-102



66 Vol. 2, No. 1, Juli 2015An-Nuha

Anwar Soleh Azarkoni 

karena adanya kesamaan antara keduanya, atau karena adanya 
ketergantungan antara yang satu dengan lainnya. Contoh yang 
berkaitan dengan bagian pertama adalah penamaan lafazh “al-
Firash” dengan “asysyan”, sedang contoh bagian yang kedua 
adalah penamaan “al-naba” dengan “Nidan”.37 Jika keduanya 
digunakan untuk syari’at, ia senantiasa dibawakan pada makna 
lahiriyahnya, sampai ada dalil yang menunjukan bahwa lafazh 
itu dibawakan pada makna selain makna lahiriyah, yakni 
makna pinjaman (musta’ar). Inilah yang disebut dengan 
takwil.38

Jenis kedua, lafazh zhahir yang berbentuk “mengganti”. 
Yakni, menggantikan yang universal (al-kulli) pada posisinya 
yang partikular ( al-juz’i), dan menggantikan posisi yang 
partikular (al-juz’i) pada posisinya yang universal (al-kulli). 
Jadi, bentuk lafazh zahir yang kedua, lafazh penggantinya 
juga ada dua: lafazh universal (al-kulli), dan lafazh partikular 
(juz’i).39

Di tengah-tengah bahasan konsep zhahir bentuk kedua 
ini, Ibnu Rusyd tiba-tiba menyelipkan pmbahasan mengenai 
qiyas. Seolah dia hendak menunjukkan ada hubungan 
teoritis dengan pembahasan ini. Ibnu Rusyd mengajukan 
pertanyaan, apakah qiyas itu sebagai dalil syar’i atau tidak ? 
jika ia dipandang sebagai dalil syar’i, apakah ia sama dengan 
dalil-dalil sebelumnya?

Ibnu Rusyd menjelaskan pemahaman qiyas yang 
beredar di kalangan para ahli ushul. Menurut Ibnu Rusyd, 
para ahli ushul fiqh menggambarkan qiyas sebagai tindakan 
membawakan makna sesuatu pada sesuatu yng lain, baik dalam 
bentuk penegasan maupun penegasan hukum, jika misalnya 
penegasan dan penegasannya pada salah satunya lebih terlihat 
jelas dari pada yang lain. Itu disebabkan adanya kumpulan 
sifat dan Ilat antara keduanya. Sesuatu yang hukumnya lebih 

37 Ibid., hlm. 107
38 Ibid., hlm. 107
39 Ibid., hlm. 109



67Vol. 2, No. 1, Juli 2015 An-Nuha

Pemikiran Ushul Fiqh Ibnu Rusyd

jelas dinamai asal, sesuatu yang diberi ketentuan hukum 
dengan mengikutinya pada asal tersebut cabang, sedangkan 
sifat atau sebab yang berkumpul pada keduanya disebut illat.40

Ibnu Rusyd mengkritik konsep qiyas seperti ini. Dia 
mancatat ada dua model qiyas: qiyas shibhi dan qiyas illah. Yang 
pertama berkaitan dengan penyertaan hukum sesuatu yang 
tidak ada hukumnya pada sesuatu yang sudah ada ketentuan 
hukumnya dalam shari’ah, karena adanya keserupaan antara 
keduany. Sedang model kedua berkaitan dengan penyertaan 
hukum sesuatu yang tidak ada ketentuan hukumnya pada 
seuatu yang telah ada ketentuan hukumnya, karena adanya 
kesamaan illat.

Namun, tegasnya, perlu dibedakan dua hal: pertama, 
mengqiyaskan sesuatu yang tidak ada hukumnya; kedua, 
penggantian dilalah lafzhiyah yang  bersifat universal pada 
dilalah lafzhiyah yang bersifat partikular, atau sebaliknya 
penggantian posisi yang partikular pada yang universal. 
Menurut filsuf Andalusia ini, apa yang selama ini disebut 
sebagai qiyas oleh kebanyakan kalangan, sebenarnya bukanlah 
qiyas. Ia termasuk dari jenis penggantian yang partikular pada 
posisinya yang universal.41 Jadi, Ibnu Rusyd memasukkan ke 
dalam kategori kedua dari bentuk lafazh zhahir kedua.

2). 	 Dilalah Lafzhiyah Khabariyah: Dari Segi Konsepnya
Sedang dilalah lafzhiyah yang berkaitan dengan 

“konsepnya” terjadi ketika dilakukan pembuangan pada 
beberapa bagiannya, penambahan, peminjaman, atau melalui 
penggantian. Hadirnya unsur-unsur itu akan menentukan 
status dilalah lafzh khabariyah. Untuk menetukan status itu 
semua diperlukan suatu qorinah, sehingga dilalah lafzhiyah 
khabariyah dari segi konsep ini akan mengandung makna 
hukum jika disertai qorinah.

Jika qorinah itu tidak bersifat mengganti dan bersifat pasti 
bagi konsepnya, ia disebut Nash. Jika qorinah itu lebih bersifa 

40 Ibid., hlm, 124-125
41 Ibid., hlm, 125



68 Vol. 2, No. 1, Juli 2015An-Nuha

Anwar Soleh Azarkoni 

praduga, ia disebut zhahir. Jika qorinah itu bersifat praduga 
dan tidak ada yang lebih diunggulkan (mutarajjahah), lafazh  
itu disebut mujmal. Karena itu, dilalah-nya harus di cari di 
tempat lain.42

Dengan demikian, jika dilalah lafzhiyah khabariyah 
dilihat dari segi konsepnya terbagi menjadi tiga: Nash, mujmal, 
dan zhahir. Ibnu Rusyd tidak menyebut dan membahas bagian 
Muawwal pada kasus ini, seperti halnya jika dilalah lafzhiyah 
dilihat dari segi bentuknya, sebagaimana dibahas di atas.

2.	 Dilalah Lafzhiyah Insya’iyah
Kini masuk pada pembahasan penggalian hukum yang 

berkaitan dengan dilalah lafzhiyah insya’iyah. Menurut Ibnu Rusyd, 
tidak ada “bentuk” (sighat) yang pasti berkaitan dengan dilalah 
lafzhiyah yang berkaitan dengan lafazh insya’iyah yang berkaitan 
dengan lafazh insya’iyah. Menurut dia, di antara ungkapan yang 
berfaidah pada umumnya terbagi menjadi: khabar, perintah (al-amr), 
tuntutan (thalab), panggilan (nida’), dan permohonan (tadarru’). 
Pada tiga bentuk ungkapan yang terakhir tidak mempunyai bentuk 
khusus dalam bahasa arab yang membedakan satu dengan lainnya. 
Ketiganya hanya bisa dibedakan melalui qorinah-qorinah (qarain 
al-ahwal), sesuai dengan situasi dan kondisi. Karena itu, sebuah 
ungkapan dianggap bermakna “perintaha’ jika ia datang dari 
pemimpin yang ditujukan kepada yang dipimpin; sebuah ungkapan 
dianggap bermakna “Permohonan” Jika ia datang dari orang yang 
dipimpin dan ditujukan kepada pemimpinnya; dan ungkapan itu 
dianggap bermakna “permintaan” jika ia datang dari orang yang 
sederajat, misalnya antara sahabat.

Tidak semua ungkapan insya’iyah ini mempunyai ungkapan 
kebalikannya. Ungkapan yang mempunyai kebalikannya hanya 
perintah. Misalnya, kebalikan dari ungkapan perintah adalah 
larangan. Namun tidak ada kebalikan dari ungkapan yang bernada 
permintaan dan permohonan.43 Atas dasar itu, maka yang menjadi 

42 Ibid., hlm, 118
43 Ibid., hlm, 120



69Vol. 2, No. 1, Juli 2015 An-Nuha

Pemikiran Ushul Fiqh Ibnu Rusyd

objek bahasan Ibnu Rusyd terkait dengan ungkapan insya’iyah 
adalah ungkapan perintah dan larangan. Pilihan itu juga didasarkan 
pada argumen, di dalam hukum tidak dikenal adanya hukum bagi 
sesuatu yang hanya berbentuk perintah, kecuali dalam pengertian, 
bahwa ungkapan permintaan itu sebagai isim jenis yang terbagi 
pada wajib dan sunnah.44

Apakah di dalam lafazh insya’iyah ini juga terkandung istilah 
nash, zhahir dan mujmal ? Jika itu semua ada, apakah itu dari segi 
bentuknya atau konsepnya ?

Menjawab pertanyaan yang diajukan sendiri itu, Ibnu Rusyd 
merujuk pada kaidah nahwiyah. Dia menyatakan, ungkapan yang 
sempurna (al-kalam al-mufid) terbagi menjadi kahabar (khabar), 
perintah (amr), permintaan (thalab), panggilan (nida’), dan 
permohonan yang sangat (tadarru’). Sementara itu, ungkapan 
perintah (al-amr), permintaan (thalab) dan permohonan yang sangat 
(tadarru’) tidak mempunyai bentuk (sighat) khusus, Ungkapan-
ungkapan itu hanya bisa dibedakan melalui qorinah-qorinah. Jika 
datang dari atasan dan ditujukan kepada bawahannya, ungkapan-
ungkapan itu bermakna perintah; jika datang dari bawahan dan 
ditujukan kepada pemimpinnya, ungkapan-ungkapan itu bermakna 
permohonan yang sangat (tadarru’an); dan jika datang dari orang 
yang setingkat, ungkapan-ungkapan itu bermakna permintaan.45

Ibnu Rusyd mencatat dua bentuk dalam kalimat Insya’iyah: 
Lughawi dan urf syari46. Contoh kalimat yang pertama misalnya, 
“Ukhruj wa inthaliq” (keluarlah dan kembalilah). Bahasa arab 
memang mempunyai bentuk khusus berkaitan dengan “tuntunan”, 
kendati terkadang bentuk perintah ini di gunakan untuk makna li 
al-tahdid dan mencukupkan diri dari perbuatan, seperti ”qulu wa 
tamatta’u qalilan”. Namun, ungkapan ini lebih jelas daripada sekedar 
makna “izin”. Ungkapan ini menunjuk pada makna li al-tahdid 
hanya secara majazi saja bukan hakiki. Sedang dari segi makna urf 
syari-nya, tidak diragukan lagi ungkapan itu mengandung makna 

44 Ibid., hlm, 121
45 Ibid., hlm, 120
46 Ibid., hlm, 121



70 Vol. 2, No. 1, Juli 2015An-Nuha

Anwar Soleh Azarkoni 

makna perintah. Perbedaan di antara mereka hanya terkait, apa ia 
menunjuk pada makna wajib atau sunnah. Ada yang memaknainya 
pada makna wajib, ada pula yang memaknainya pada makna 
sunah.47

2.	 Dilalah Qarinah: Ketetapan dan Perbuatan Nabi
Setelah mendeskripsikan penggalian hukum yang bertumpu pada 

dilalah lafzhiyah, baik khabariyah maupun insya’iyah, kini masuk pada 
penggalian hukum yang didasarkan pada otoritas Nabi. Tentunya, 
pembahasan dalam bidang ini tidak perlu dilihat dari segi lafazh-lafazh dan 
konsepnya sebagaimana dilalah lafzhiyah di atas. Pembahasan pada dilalah 
qorinah cukup dilihat dari segi qorinah-qorinah-nya.48yang dimaksud qorinah 
dalam hal ini berkaitan dengan ketetapan dan perbuatan Nabi, yaitu:

a.	 Ketetapan Nabi
Ketetapan Nabi (iqrar al-nabi) berkaitan dengan apa yang 

dilihat Nabi, lalu dia menetapkannya. Ketetapan Nabi di pandang 
sebagai “kebolehan” terjadinya sifat tindakan seperti itu; di pandang 
sebagai hukum “wajib”; dan mubah jika perbuatan itu berkaitan 
dengan hukum shara’.

b.	 Perbuatan Nabi
Yang berkaitan dengan perbuatan-perbuatan Nabi (af ’al al-

nabi)  meliputi dua hal :
Pertama, sebagai penjelas bagi sesuatu yang masih bersifat 

umum atau mujmal. Perbuatan Nabi mengandung ketetapan 
hukum yang terkandung dalam keumuman itu. Jika yang umum 
itu mengandung hukum sunnah, perbuatan Nabi mengandung 
hukum sunnah juga. Jika yang umum mengandung hukum wajib, 
perbuatan Nabi juga menunjukkan hukum wajib. Misalnya hadith 
yang mengatakan “shalatlah kamu sebagaimana kalian melihat saya 
shalat”.49

47 Ibid., hlm, 121-122
48	 Ibid., hlm, 132
49 Ibid., hlm. 133



71Vol. 2, No. 1, Juli 2015 An-Nuha

Pemikiran Ushul Fiqh Ibnu Rusyd

Yang kedua, sebagai kebalikan dari yang pertama. Yakni, status 
hukum perbuatan Nabi itu bisa diketahui melalui qorinah, sesuai 
dengan situasi dan kondisi atau konteks suatu lafazh. Itu terutama 
berkaitan dengan perbuatannya yang belum bisa diketahui dengan 
jelas, apakah sebagai bentuk penafsiran terhadap lafazh yang 
mujmal, sebagai penjelas bagi lafazh yang umum, atau sebagai 
pentakhshish. Para ulama’ berbeda pendapat dalam menyikapi 
persoalan ini. Ada ulama’ yang membawanya pada hukum 
“wajib”; ada yang membawanya pada hukum “sunnah”; ada pula 
ulama’ yang membawanya pada sikap mendiamkannya (tawaqif ). 
Pendapat yang terakhir inilah, tegas Ibnu Rusyd, yang dipilih al-
Ghazali, sebab suatu perbuatan tidak mempunyai bentuk (sighat) 
sebagaimana lafazh.50

E.	 KESIMPULAN
Dari uraian diatas dapat disimpulkan bahwa, Ibnu Rusyd dalam 

menetapkan sebuah hukum Islam menggunakan Al-Qur’ân dan al-Sunnah 
sebagai dasar utama. Dalam memecahkan permasalahan hukum syar’i 
yang semakin kompleks tersebut Ibnu Rusyd banyak menggunakan qiyâs 
(analogi). Ibnu Rusyd tidak menggunakan Ijma’ masalah teoritis.

Disamping itu, Dari Paparan di atas juga bisa disimpulkan bahwa 
bagian dharuri  dalam ushul fiqh menurut Ibnu Rusyd hanyalah dimensi 
kebahasan yang bertolak pada dilalah lafzhiyah al-Qur’an. Dilalah lafzhiyah 
inilah yang menjadi fokus istimbat hukum dari al-Qur’an sebagai sumber 
hukum, selain melalui ketetapan dan tindakan Nabi.

50 Ibid., hlm. 133



72 Vol. 2, No. 1, Juli 2015An-Nuha

Anwar Soleh Azarkoni 

DAFTAR PUSTAKA

A. Hanafi, Pengantar Filsafat Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 1969.
Abbas Mahmud al-Aqqad, Ibnu Rusyd Sang Filsuf, Mistikus, Fakih, dan 

Dokter, alih bahasa Khalifurrahman Fath, Yogyakarta: C.V. Qalam, 
2003

Abd al-Wahid al-Murakisy, al-Mujib fi Talkhish Akhbar al-Magrib. Cairo: 
Dar al-Sya’b, 1964.

Abu Dawud Sulaimân, Sunan Abi Dawud. Beirut: Dar al-Fikr, t.t. 
Ahmad Hasan, The Early Development of Islamic Jurisprudence. New Delhi: 

Adam Publisher & distributor, 1994.
Ghazâlî, Muhammad bin Muhammad Abu Hâmid, al-, Al-Mustashfa fî ’Ilmi 

al-Ushûl. Kairo: Al-Matba’ah al-Amiriyah, 1324 H.
Hassan Hanafi, Min Naqli Ila Al-Ibda’, Kairo Dar Quab’ li al-Thaba’ah, 2001
Ibnu Rusyd, Bidâyah al-Mujtahid. alih bahasa Imam Ghazali, dan Achmad 

Zaidun, Jakarta: Pustaka Amani, 2002. 
Ibnu Rusyd, Mukadimah Bidâyah al-Mujtahid. alih bahasa A. Hanafi, 

Jakarta: Bulan Bintang, 1967.
Ibnu Rusyd, al-Dharuri fi Ushul Fiqh,Libanon Bairut : Dar al Ghirb 1994 
Muhammad Abu Zahrah, Ushul Fiqih. alih bahasa Saefullah Ma’shum dkk., 

cet. IX, Jakarta: Pustaka Firdaus, 2005.
Muhammad Khudari Bik, Ushul al-Fiqh. Beirut: Dar al-Fikr, 1981.
Muhammad Roy, Ushul Fiqih Madzhab Aristoteles. Yogyakarta: Safiria 

Insania Press., 2004
Muhammad Abdi al-Salam Abdu al-Safi, Libanon-Beyrut: Dar al-Kutub al-

Ilmiyah, 2000, hlm. 6-11.
Umdah El-Baroroh, Tadarus Ramadan JIL Seri III Fiqh Ibnu Rusyd: 

Antara Konservatisme dan Liberalisme, http://islamlib.com/id/index.
php?page=article&id=931. 

Usman Iskandar, Istihsan dan Pembaharuan Hukum Islam. Jakarta: PT. Raja 
Grafindo Perkasa, 1994.

Zainal Abidin Ahmad, Riwayat Hidup Ibn Rusyd Averroes Filsuf Islam Terbesar 
di Barat. Jakarta: Bulan Bintang, 1975.

Zaynab Mahmud al-Khadiri, Atsar Ibnu Rusyd fi Falsafah al-Ashr al-Wustha, 
Beyrut: Dar al-Tanwir, 2007, 


