
DONGKREK MADIUN: ANTARA SENI, 
TRADISI, DAN RELIGI

Alfiati
Sekolah Tinggi Agama Islam (STAI) Madiun

(Email:  alfiati88@yahoo.com)

Abstrak
In general, this study aims to obtain a clear description of the performance 
of Dongkrek Art in Mejayan Village, Madiun District. The focus of this 
research includes the ritual stage of Dongkrek Art, the meaning of the 
Dongkrek Art performance, and the religious values ​​contained in Dongkrek 
Art. This research was conducted for 6 months, in Mejayan village of 
Madiun Regency. Based on the research problems that have been determined, 
the research design used is a qualitative research design. This study observes 
every ritual performed in the Dongkrek Arts performances, and searches for 
information from several informants or resource persons. Informants in this 
study is the owner of art studio dongkrek and dancer art dongkrek. Data 
collection techniques used in this study are interview techniques, observation 
techniques, and recording techniques, while data analysis techniques used 
are interactive analysis models.

Keywords: Art, Tradition, Religion

A.	 Pendahuluan
Seiring berkembangnya jaman yang semakin modern, banyak kesenian 

daerah saat ini sudah terlupakan dan bahkan hampir punah. Jaman modern 
sering orang menyebutnya “kekinian” menyebabkan masyarakat melupakan 
akan menariknya kesenian daerah. Masyarakat kekinian sekarang termakan 



Alfiati

172 Vol. 4, No. 2, Desember 2017An-Nuha

oleh arus budaya barat yang menggerus kalangan pemuda untuk tidak ter-
tarik dan meminati budaya daerah. Salah satu budaya daerah yang hampir 
terlupakan adalah Kesenian Dongkrek. 

Menurut Siti Munawaroh pada dasarnya produk seni pertunjukan tra-
disional dapat “dijual” baik Kepada para peminat yang terdiri dari atas ma-
syarakat  kita sendiri maupun kepada orang asing sebagai wisatawan.1 Oleh 
karena itu, pertunjukan merupakan kegiatan kreatif yang berkaitan dengan 
usaha yang menyangkut pengembangan konten, produksi pertunjukan, ta-
rian tradisional, tarian kontemporer, drama, musik tradisional, desain dan 
pembuatan busana pertunjukan, tata panggung, dan tata pencahayaan. Seni 
pertunjukan merupakan hasil dari kebudayaan. Agar kebudayaan dapat les-
tari, yaitu selalu dapat mempertahankan eksistensinya, maka diperlukan 
upaya-upaya untuk menjamin keberlanjutannya antara lain dengan perlin-
dungan, pengembangan, dan pemanfaatan. Pemanfaatan di sini meliputi 
upaya-upaya untuk menggunakan hasil-hasil budaya guna berbagai keper-
luan, seperti untuk menguatkan citra identitas daerah, untuk pendidikan 
kesadaran budaya, untuk dijadikan muatan industri budaya, dan untuk di-
jadikan sebagai daya tarik wisata. Dengan demikian, pemanfaatan hasil-hasil 
budaya melalui pembangunan pariwisata merupakan salah satu langkah un-
tuk menjaga agar kebudayaan dan hasil-hasilnya dapat lestari.2

Kesenian Dongkrek adalah kesenian berbentuk tarian dan dipentaskan 
oleh sekelompok masyarakat yang berperan menjadi tokoh-tokoh tertentu.3 
Kesenian Dongkrek menampilkan perpaduan antara musik, tari, dan di da-
lamnya terkandung unsur cerita/ drama. Kata Dongkrek merupakan kata 
sakral yang memiliki arti, “Dongane Kawula Rakyat Enggalo Kasarasan.” Jika 
diartikan dalam bahasa Indonesia adalah “doa rakyat untuk segera menda-
patkan kesembuhan.” Kata itulah yang membuat masyarakat sadar bahwa 
kesehatan tubuh dan jiwa sangat penting dalam menjalankan segala aktivitas 
sehari-hari. 

Kesenian Dongkrek ini salah satu kesenian dari Kabupaten Madiun di-
buat pada tahun 1867 di Mejayan oleh seorang yang bernama Raden Tu-
menggung Prawirodipuro III sebagai Palang Mejayan Caruban, setelah akhir 

1	 Sri Wahyuningsih, dkk.,Revitalisasi Seni Pertunjukan Dongkrek, Jurnal Publikasi UNS 
Vol.2 Juni 2012, hlm.3

2	 Ibid, hlm.3
3	 Ismono. 2010. Seni Dongkrek Kesenian Khas Kabupaten Madiun. Kantor Dinas Pendidikan 

dan Kebudayaan Kabupaten Madiun.



DONGKREK MADIUN: ANTARA SENI, TRADISI, DAN RELIGI

173Vol. 4, No. 2, Desember 2017 An-Nuha

pemerintahan R. M. T. Sosrodiningrat (Bupati Madiun tahun 1879-1885). 
Raden Prawirodipuro menciptakan Dongkrek karena pada saat itu rakyat 
Desa Mejayan terkena wabah penyakit mematikan. Masyarakat sering sa-
kit saat siang dan sore harinya meninggal atau sakit pada pagi hari, malam 
harinya meninggal dunia. Raden Prawirodipuro melakukan meditasi dan 
bertapa di wilayah gunung kidul Caruban. Beliau kemudian mendapatkan 
wangsit untuk membuat semacam tarian atau kesenian yang mampu meng-
usir balak. Wangsit itu menggambarkan para punggawa kerajaan roh halus 
atau pasukan genderuwo menyerang penduduk Mejayan, yang akan dapat 
diusir dengan menggiring mereka keluar dari desa. Oleh karena itu, Raden 
Prawirodipuro membuat kesenian penggambaran pengusiran roh halus yang 
membawa pagebluk tersebut. 

Kesenian Dongkrek mengalami masa kejayaan sekitar tahun 1867-
1902. Kepopuleran kesenian dongkrek ini bisa jadi karena masih kuatnya se-
mangat masyarakat yang ditularkan oleh Raden Prawirodipuro untuk mela-
kukan pementasan. Setelah wafatnya Raden Prawirodipuro dan munculnya 
penjajahan Belanda, kesenian dongkrek mengalami kemunduran. Penjajah-
an Belanda juga sempat melarang kesenian dongkrek untuk dipertontonkan 
dan dijadikan pertunjukan kesenian rakyat karena bisa jadi Belanda takut 
akan kekuatan masyarakat. Saat masa kejayaan Partai Komunis Indonesia 
(PKI) di Madiun, kesenian ini dikesankan sebagai kesenian genjer-genjer 
yang sengaja dikembangkan untuk memperdaya masyarakat umum.

Kesenian Dongkrek sekarang ini hampir tidak lagi terdengar di kalang-
an masyarakat bahkan masyarakat Kota Madiun bisa jadi tidak mengenal 
kesenian dongkrek. Perkumpulan kesenian dongkrek sekarang ini hanya ter-
dapat di sekitaran Mejayan, Caruban namun itu juga tidak banyak. Penge-
nalan keenian dongkrek ini sudah masuk sekolah formal, namun siswa yang 
mengerti tentang dongkrek hanya siswa yang minat pada ekstra kesenian 
saja. Berkembangnya tempat wisata di Madiun baik itu wisata alam mau-
pun wisata taman bermain di tengah kota kurang memberikan ruang untuk 
menampilkan kesenian khas daerah ini. Sangat disayangkan bahwa wahana 
wisata yang banyak dikunjungi orang hanya menampilkan pertunjukan mo-
dern. Seharusnya tempat-tempat tersebut sangat bagus untuk menampil-
kan Kesenian Dongkrek yang sekarang ini hampir tidak lagi terdengar di 
kalangan masyarakat Kota Madiun. Oleh karena itu, dalam penelitian ini 
peneliti mengambil judul, “Dongkrek Madiun : Antara Seni, Tradisi, dan 
Religi” karena bermaksud agar masyarakat memahami lebih dalam tentang 



Alfiati

174 Vol. 4, No. 2, Desember 2017An-Nuha

bagaimana ritual pementasan kesenian dongkrek, makna yang terkandung 
dalam pementasan kesenian dongkrek, dan nilai religi yang terdapat dalam 
kesenian dongkrek sehingga dengan adanya penelitian ini setidaknya mam-
pu mengenalkan Kesenian Dongkrek pada masyarakat.

B.	 Rumusan Masalah
Berdasarkan latar belakang permasalahan di atas, maka dapat dirumus-

kan suatu permasalahan sebagai berikut:
1.	 Bagaimana ritual pementasan dongkrek?
2.	 Bagaimana makna yang terkandung dalam kesenian dongkrek?
3.	 Bagaimana nilai religi yang terkandung dalam kesenian dongkrek?

C.	 Tujuan Penelitian
Berdasarkan latar belakang dan rumusan permasalahan di atas, maka 

dapat dirumuskan tujuan sebagai berikut:
1.	 Mendeskripsikan bagaimana ritual pementasan dongkrek.
2.	 Mendeskripsikan bagaimana makna yang terkandung dalam kese-

nian dongkrek.
3.	 Mendeskripsikan bagaimana nilai religi yang terkandung dalam ke-

senian dongkrek.

D.	 Manfaat Penelitian
Penelitian ini diharapkan dapat berhasil dengan baik dan dapat men-

capai tujuan penelitian secara optimal, mampu menghasilkan laporan yang 
sistematis dan bermanfaat secara umum. Penelitian ini diharapkan dapat 
memiliki manfaat, yaitu:

1.	 Sejarah asal mula Kesenian Dongkrek Madiun dapat diketahui ma-
syarakat.

2.	 Dengan terdokumentasikan, maka publik dapat melestarikan Kese-
nian Dongkrek.

3.	 Masyarakat mengetahui makna dan nilai religi yang terkandung 
dalam pementasan Kesenian Dongkrek.

4.	 Munculnya peneliti-peneliti baru yang akan menggali tahap pe-
mentasan Kesenian Dongkrek yang lain.



DONGKREK MADIUN: ANTARA SENI, TRADISI, DAN RELIGI

175Vol. 4, No. 2, Desember 2017 An-Nuha

E.	 Sejarah Kesenian Dongkrek
Sejarah, kesenian Dongkrek awal mulanya diciptakan oleh “Ngabehi 

Lho Prawiro Dipoero” tahun 1867. Ketika itu digunakan sebagai cara untuk 
menenangkan warga masyarakat yang sedang panik dalam menghadapi wa-
bah (pageblig) yang menyerang. Dongkrek menjadi media penolak bala dari 
berbagai penyakit dan pertunjukan langsung pada waktu-waktu tertentu, 
seperti pada tanggal 1 Muharam.

Menurut Bapak Ismono salah satu Maestro yang mengembangkan dan 
melakukan pembinaan Kesenian Dongkrek, bahwa Dongkrek diciptakan 
oleh almarhum R. Ngebehi Lho Prawirodipuro yang pada masa itu menja-
bat sebagai Palang di Mejayan (Caruban). Palang adalah pemimpin untuk 
suatu jabatan yang membawahi 4-5 Kepala Desa. Palang sebagai “Lurah Ke-
pala” bertanggung jawab langsung kepada Wedana sebagai atasannya. Raden 
Ngebehi Lho Prawirodipuro adalah Palang terakhir dalam system pemerin-
tahan pada waktu itu. Ngebehi Lho Prawirodipuro wafatnya sekotar tahun 
1915/1916.

Dongkrek hidup dan berkembang sangat pesat dan subur sehingga 
menjadi kesenian yang paling terkenal pada masa itu. Kejayaan seni Dong-
krek ini juga mengalami pasang surut. Hal ini mungkin disebabkan karena 
kesenian Dongkrek bersifat statis sehingga menimbulkan kebosanan dima-
syarakat, mungkin juga karena kesenian dongkrek hanya ditampilkan seta-
hun sekali sehingga terdesak dengan kesenian lain yang sedang bekembang.

Sementara itu, menurut Jaecken4 kemunculan kesenian dongkrek di-
mulai pada saat daerah Menjayan terkena wabah penyakit. Sebagai seorang 
pemimpin, Raden Ngabehi Lho Prawirodipuro merenung untuk mencari 
metode yang tepat untuk penyelesaian atas wabah penyakit yang menimpa 
rakyatnya. Setelah melakukan renungan, meditasi, dan bertapa di gunung 
kidul Caruban, dia mendapatkan wangsit untuk membuat semacam tari-
an atau kesenian yang bisa mengusir bala tersebut. Dalam cerita tersebut, 
wangsit menggambarkan para punggawa kerajaan roh halus atau pasukan 
gendruwo menyerang penduduk Caruban dapat diusir dengan menggiring 
mereka keluar dari wilayah Caruban. Maka dibuatlah semacam kesenian 
yang melukiskan fragmentasi pengusiran roh halus yang membawa pageb-
luk tersebut. Kesenian ini mengalami masa kejayaan pada rentang tahun 

4	  Jaecken MP. 2011. “Seni Dongkrek Kecamatan Mejayan Kabupaten Madiun Tahun 1965 
– 1981”. Hasil penelitian Metodologi Sejarah, Jurusan Ilmu Sejarah FSSR UNS.



Alfiati

176 Vol. 4, No. 2, Desember 2017An-Nuha

1867-1902 dan setelah itu, perkembangannya mengalami pasang surut sei-
ring pergantian kondisi politik di Indonesia.

Pada masa penjajahan Belanda, dongkrek sempat dilarang oleh peme-
rintahan Belanda untuk dipertontonkan dan dijadikan pertunjukan rakyat. 
Hal ini dikarenakan mereka kawatir apabila dongkrek terus berkembang, 
bisa digunakan sebagai media penggalang kekuatan untuk melawan peme-
rintahan Belanda. Saat masa kejayaan Partai Komunis Indonesia (PKI) di 
Madiun, kesenian ini dikesankan sebagai kesenian “genjer-genjer” yang di-
kembangkan PKI untuk memperdaya masyarakat umum. Sehinga kesenian 
dongkrek mengalami masa pasang surut akibat imbas politik. Tahun 1973, 
dongkrek digali dan kembali dikembangkan oleh Dinas Pendidikan dan Ke-
budayaan Kabupeten Madiun bersama Propinsi Jawa Timur.5

F.	 Keunikan Tari Dongkrek
Tari Dongkrek lebih mengutamakan unsur sihir dan mistisnya, meski-

pun tari ini merupakan sebuah kesenian yang berasal dari Kota Madiun tapi 
tarian ini juga menjadi budaya oleh masyarakat desa-desa di Madiun yang 
mempercayai dan meyakini bahwa mitos tentang tari dongkrek benar-benar 
ada.

Tari dongkrek juga mempunyai keunikan lain yaitu mengenal properti 
yang digunakan saat pementasan berlangsung di panggung. Penari Dong-
krek menggunakan topeng yang bermaksudkan untuk mengetahui tentang 
sifat-sifat tokoh yang diperagakan oleh si penari. Tari Dongkrek juga meng-
gunakan musik yang tradisional dan menggunakan tempo irama musik yang 
naik turun sehingga menimbulkan ketegangan pada saat pementasan ber-
langsung.

G.	 Kajian Penelitian Terdahulu
Beberapa kajian tentang kesenian dongkrek telah dilakukan, baik me-

nyangkut aspek tontonan maupun tuntunannya. Faradina Dara Astria6 mi-
salnya, meneliti tentang makna simbolik dalam kesenian dongkrek sebagai 
kesenian ritual. Tulisan ini menyimpulkan bahwa kesenian dongkrek pada 

5	  Jaecken MP. 2011. “Seni Dongkrek Kecamatan Mejayan Kabupaten Madiun Tahun 1965 
– 1981”. Hasil penelitian Metodologi Sejarah, Jurusan Ilmu Sejarah FSSR UNS.

6	 Faradina Dara Astria. 2011. “Makna Simbolik Dalam Kesenian Dongkrek Sebagai 
Kesenian Ritual”. Skripsi. Program Studi Antropologi, Fakultas Ilmu Sosial Ilmu Politik.



DONGKREK MADIUN: ANTARA SENI, TRADISI, DAN RELIGI

177Vol. 4, No. 2, Desember 2017 An-Nuha

awalnya dipercaya sebagai ritual tolak-bala, atau menjauhkan dari segala se-
suatu yang merugikan. Sementara itu, Apris Triatmiko7, menulis sisi lain 
dari kesenian dongkrek yaitu tentang topeng pada kesenian dongkrek. Apris 
berpendapat bahwa topeng pada kesenian dongkrek memiliki karakteristik 
tersendiri jika dibandingkan dengan topeng-topeng yang lain. Karakteristik 
yang ada pada topeng dongkrek terletak pada bentuk dan motifnya. Jaecken 
M P 8 lebih jauh mencoba meneliti tentang dinamika kesenian dongkrek 
dari masa ke masa dari perspektif sejarah. Namun demikian, beberapa pe-
nelitian yang disebutkan tadi belum mengkaji secara mendalam bahwa ke-
senian dongkrek juga memiliki nilai religi, yaitu sebagai hubungan manusia 
dengan Tuhan pada zaman dahulu. Untuk itu, dalam penelitian ini peneliti 
mengambil judul “Dongkrek Madiun : Antara Seni, Tradisi, dan Religi,” 
karena peneliti ingin mengkaji lebih dalam tentang nilai religi yang terkan-
dung dalam kesenian dongkrek.

Kesenian dongkrek merupakan salah satu jenis kesenian tradisi yang 
tinggi nilainya. Sebagai warisan budaya lokal, kesenian dongkrek menjadi 
bagian tak terpisahkan dari masyarakat pendukungnya. Kesenian dongkrek 
sebagai produk budaya merupakan hasil interaksi antara masyarakat lokal 
dan lingkungan sekitarnya, yang di dalamnya memuat ide-ide, gagasan, pe-
mikiran yang menjadi dasar bertindak dalam hidup bersama.9 Seperti jenis 
tarian topeng yang lain, kesenian dongkrek memuat simbol-simbol yang pe-
nuh makna dan memuat ajaran moral yang dapat dijadikan panduan oleh 
komunitas pendukungnya. Menurut Ki Hajar Dewantara seni adalah perbu-
atan manusia yang timbul dari hidup perasaannya dan bersifat indah, hingga 
menggerakkan jiwa perasaan manusia yang lain, yang menikmati karya seni 
tersebut.10 Sedangkan Popo Iskandar berpendapat, seni adalah hasil ungkap-
an emosi yang ingin disampaikan kepada orang lain dalam kesadaran hidup 
bermasyarakat atau berkelompok.11 Selain sebagai kesenian, pementasan 
dongkrek juga merupakan sebuah tradisi. Tradisi merupakan segala sesuatu 

7	 Apris Triatmiko. 2005. “Studi tentang Topeng pada Kesenian Dongkrek di Desa Mejayan, 
Caruban Kabupaten Madiun. Skripsi. Program Studi Pendidikan Seni Rupa, Jurusan Seni 
dan Desain, Fakultas Sastra dan Desain, Universitas Negeri Malang

8	  Jaecken MP. 2011. “Seni Dongkrek Kecamatan Mejayan Kabupaten Madiun Tahun 1965 
– 1981”. Hasil penelitian Metodologi Sejarah, Jurusan Ilmu Sejarah FSSR UNS.

9 	 Ismono. 2010. Seni Dongkrek Kesenian Khas Kabupaten Madiun. Kantor Dinas Pendidikan 
dan Kebudayaan Kabupaten Madiun.

10 Edy Siswanto. 2015 Pendidikan Seni dan Kerajinan. PGSD IKIP PGRI Madiun
11 Ibid, 1



Alfiati

178 Vol. 4, No. 2, Desember 2017An-Nuha

yang disalurkan atau diwariskan dari masa lalu ke masa kini atau sekarang.12 
Tradisi dalam arti sempit ialah warisan-warisan sosial khusus yang memenu-
hi syarat saja yaitu yang tetap bertahan hidup di masa kini, yang masih kuat 
ikatannya dengan kehidupan masa kini. . Dalam penelitian ini, selain meng-
kaji dongkrek sebagai suatu kesenian dan tradisi, peneliti juga lebih lanjut 
mengkaji tentang nilai religi. Menurut suatu pendapat, Religy berasal dari 
bahasa Latin Relegere yang mengandung arti mengumpulkan ; membaca. 
Agama memang merupakan kumpulan cara-cara  mengabdi kepada Tuhan. 
Ini terkumpul dalam kitab suci yang harus dibaca. Sedangkan menurut pen-
dapat lain, kata itu berasal dari religare yang berarti mengikat. Ajaran-ajaran 
agama memang mempunyai sifat mengikat bagi manusia, juga dapat diarti-
kan ikatan antara roh manusia dengan Tuhan.13 Nilai religi merupakan nilai 
yang memiliki dasar kebenaran yang paling kuat dibandingkan dengan nilai-
nilai lainnya. Nilai religi bersumber dari kebenaran tertinggi yang datangnya 
dari Tuhan dan ruang lingkup nilai ini sangat luas dan mengatur seluruh 
aspek dalam kehidupan manusia.14

H.	 Metode Penelitian

1.	 Tempat dan Waktu Penelitian
Tempat penelitian ini dilaksanakan di Paguyuban Dongkrek “Krido 

Sakti”, Pimpinan Bapak Durakim, Jalan Prawirodipuran No.25, Desa Meja-
yan, Kecamatan Mejayan, Caruban Kabupaten Madiun. Tahap-tahap pelak-
sanaan kegiatan sejak persiapan sampai dengan penulisan laporan penelitian 
secara keseluruhan dilakukan selama kurang lebih enam bulan.

2.	 Jenis dan Strategi Penelitian
Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kualitatif 

deskriptif. S.Nasution menyatakan bahwa penelitian kualitatif disebut juga 
penelitian naturalistik karena sifat data yang dikumpulkan bersifat wajar 
atau sebagaimana adanya, tanpa dimanipulasi, diatur dengan eksperimen 

12 Ibid, 12
13	Harun Nasution, Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspeknya, Jilid 1, Cet V (Jakarta : UI Press, 

1985), hlm.10
14	Muhammad  Fathurrohman, Kategorisasi Nilai Religius, https://muhfathurrohman.

wordpress.com, diakses tgl 03 Maret 2016.hal.10



DONGKREK MADIUN: ANTARA SENI, TRADISI, DAN RELIGI

179Vol. 4, No. 2, Desember 2017 An-Nuha

atau test.15 Penelitian kualitatif yang lebih mementingkan makna, tidak di-
tentukan oleh kuantitasnya.16

Bogdan dan Taylor mengemukakan bahwa metode kualitatif sebagai 
prosedur penelitian yang menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata ter-
tulis atau lisan dari orang-orang dan perilaku yang diamati, pengumpulan 
data dilakukan secara alamiah, dan dilakukan oleh orang atau peneliti yang 
tertarik secara alamiah.17

Dalam hal ini, peneliti menggunakan metode kualitatif karena data 
yang peneliti kaji berupa pementasan kesenian dongkrek yang didalamnya 
terdapat nilai seni, tradisi, dan religi.

3.	 Data dan Sumber Data
S.Nasution menyatakan bahwa data adalah fakta mengenai dunia ke-

nyataan yang diperoleh melalui observasi dan dikumpulkan dengan berba-
gai alat.18 Data meliputi semua informasi yang diperlukan untuk digali dan 
dikaji, yang dipergunakan untuk menjawab permasalahan yang telah diru-
muskan oleh peneliti.19

Data primer dalam penelitian ini berupa pementasan kesenian dong-
krek yang di dalamnya terdapat makna dan nilai religi yang terkandung. 
Data ini diambil dari berbagai teknik.

Wujud data berupa tarian yang mengandung makna dan nilai religi 
yang mendukung penelitian ini. Data diambil secara purposive sampling pada 
ritual pementasan kesenian dongkrek. Data yang berwujud tarian sengaja 
diambil secara purposive sampling oleh peneliti,dikarenakan peneliti mene-
mukan makna yang terkandung dalam ritual pementasan dongkrek..

Sedangkan data sekunder dalam penelitian ini berupa hasil wawancara 
secara mendalam dengan orang yang memimpin sanggar kesenian dongkrek 
di Kabupaten Madiun tersebut.

15	S. Nasution,Metode Penelitian Naturalistik Kualitatif, (Bandung: PT. Tarsito, 2003), hlm. 
18.

16 H.B. Sutopo, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Surakarta: Sebelas Maret University Press, 
2002), hlm. 48.

17	Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung:PT. Remaja Rosdakarya, 
2007), hlm.4

18	 S. Nasution,Metode Penelitian Naturalistik Kualitatif, (Bandung: PT. Tarsito, 2003), hlm. 
56.

19	 H.B. Sutopo, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Surakarta: Sebelas Maret University Press, 
2002), hlm.49.



Alfiati

180 Vol. 4, No. 2, Desember 2017An-Nuha

Selanjutnya, sumber data merupakan bagian yang sangat penting bagi 
peneliti karena menentukan darimana data diperoleh serta ketepatan me-
milih dan menentukan jenis sumber data akan menentukan ketepatan dan 
kekayaan data atau informasi yang diperoleh.20

Sumber data dalam penelitian ini ada tiga macam, yaitu informan, pe-
ristiwa, dan dokumen dan arsip, yaitu:

a.	 Informan
	 Informan adalah sumber data yang berupa manusia yang peranan-

nya sangat penting dalam memberikan informasi.21

	 Dalam penelitian ini informannya adalah orang yang memimpin 
sanggar kesenian dongkrek di Kabupaten Madiun.

b.	 Peristiwa
	 Peristiwa merupakan sumber data yang dikumpulkan dari kejadi-

an, aktivitas, atau perilaku sebagai sumber data yang berkaitan de-
ngan sasaran penelitiannya, dari pengamatan pada peristiwa atau 
aktivitas, peneliti bisa mengetahui proses bagaimana sesuatu terjadi 
secara lebih pasti karena menyaksikan sendiri secara langsung.22

	 Dalam penelitian ini, peristiwa yang dimaksud adalah ritual pe-
mentasan kesenian dongkrek.

c.	 Dokumen dan arsip
	 Dokumen dan arsip merupakan bahan tertulis yang bergayutan de-

ngan suatu peristiwa atau aktivitas tertentu, bila ia merupakan ca-
tatan rekaman yang bersifat formal dan terencana dalam organisasi, 
ia cenderung disebut arsip.23

	 Dalam penelitian ini dokumen berupa catatan-catatan tertulis me-
ngenai sejarah kesenian dongkrek di Kabupaten Madiun. 

4.	 Teknik Pengumpulan Data
Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini, yaitu 

(1) teknik wawancara; (2) teknik observasi; (3) teknik rekam. Ketiga teknik 
tersebut diterangkan sebagai berikut.

20	 H.B. Sutopo, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Surakarta: Sebelas Maret University Press, 
2002), hlm.49.

21	  Ibid, hlm. 50.
22	  Ibid, hlm. 51.
23	  Ibid, hlm. 54.



DONGKREK MADIUN: ANTARA SENI, TRADISI, DAN RELIGI

181Vol. 4, No. 2, Desember 2017 An-Nuha

a.	 Teknik Wawancara
H.B. Sutopo menyatakan teknik wawancara adalah teknik pengam-

bilan data berupa manusia yang dalam posisi sebagai narasumber atau 
informan.24 Informasi yang diperoleh melalui wawancara mempunyai 
tujuan agar peneliti mengetahui hal yang sebenarnya dalam lapangan 
karena persepsi setiap orang tidak sama.25

	 Jenis wawancara yang digunakan dalam penelitian ini 
adalah wawancara tak berstruktur atau sering disebut dengan teknik 
wawancara mendalam. Wawancara tak berstruktur merupakan teknik 
wawancara yang biasa digunakan dalam penelitian kualitatif, karena 
responden mendapat kebebasan dan kesempatan untuk mengeluarkan 
buah pikiran, pandangan, dan perasaannya tanpa diatur ketat oleh pe-
neliti.26

Dalam penelitian ini, peneliti mencoba menggali informasi terle-
bih dahulu dari orang yang memimpin sanggar kesenian dongkrek di 
Kabupaten Madiun sebelum peneliti melakukan observasi ke lapangan. 

b.	 Teknik Observasi
S.Nasution menyatakan teknik observasi adalah teknik pengambil-

an data berdasarkan kenyataan yang ada di lapangan yang dikumpulkan 
dengan berbagai alat.27

Teknik observasi yang digunakan dalam penelitian ini yaitu teknik 
observasi berperan pasif. Teknik observasi berperan pasif yaitu dalam 
observasi ini peneliti hanya mendatangi lokasi, tetapi sama sekali tidak 
berperan sebagai apapun selain sebagai pengamat pasif.28

Pada teknik ini, peneliti sama sekali tidak berperan dalam proses 
pementasan. Peneliti hanya melakukan observasi pada saat pementasan 
kesenian dongkrek yang di dalamnya terdapat makna dan nilai religi.

c.	 Teknik Rekam
Selain menggunakan teknik observasi, peneliti juga menggunakan tek-

24 Ibid, hlm. 58.
25	S. Nasution,Metode Penelitian Naturalistik Kualitatif, (Bandung: PT. Tarsito, 2003), hlm. 

69.
26 Ibid, hlm. 72.
27 S. Nasution,Metode Penelitian Naturalistik Kualitatif, (Bandung: PT. Tarsito, 2003), hlm. 

56.
28	H.B. Sutopo, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Surakarta: Sebelas Maret University Press, 

2002), hlm. 66.



Alfiati

182 Vol. 4, No. 2, Desember 2017An-Nuha

nik perekaman.
H.B. Sutopo menyatakan bahwa teknik rekam digunakan untuk mem-

bantu di dalam pengumpulan data, terutama untuk memperjelas deskripsi 
berbagai situasi dan perilaku subjek yang diteliti.29

Teknik perekaman yang dilakukan peneliti dengan menggunakan te-
lepon genggam yang bermerek Samsung Galaxy Grand Prime, dan kamera 
dengan kekuatan 8Megapixel.

Pemerolehan data dari hasil rekaman tersebut menggunakan cara, yai-
tu ketika pementasan kesenian dongkrek berlangsung, peneliti mengambil 
gambarnya.

5.	 Validitas Data
Penelitian kualitatif tidak bisa lepas dari uji keabsahan atau validitas 

hasil penelitian. Peneliti dalam uji keabsahan hasil penelitian menggunakan 
teknik triangulasi. Triangulasi adalah teknik yang didasarkan pada pola pikir 
fenomenologi yang bersifat multiperspektif artinya, untuk menarik kesim-
pulan yang mantab, diperlukan tidak hanya satu cara pandang.30

	 Dalam penelitian ini, ada dua macam teknik triangulasi yang digu-
nakan oleh peneliti untuk melakukan uji validitas data hasil penelitian, yaitu 
triangulasi metode dan triangulasi sumber.
a.	 Triangulasi Metode
		  Triangulasi metode dilakukan dengan cara mengumpulkan data 

sejenis tetapi dengan menggunakan teknik atau metode pengumpulan 
data yang berbeda dan bahkan lebih jelas untuk diusahakan mengarah 
pada sumber data yang sama untuk menguji kemantapan informasi-
nya.31			 

		  Dalam penggunaan triangulasi metode, peneliti berusaha menemu-
kan jawaban dari pertanyaan penelitian dengan menggunakan beberapa 
metode. 

b.	 Triangulasi Sumber
		  Triangulasi sumber mengarahkan kepada peneliti agar di dalam me-

ngumpulkan data, ia wajib menggunakan beragam sumber data yang 

29 Ibid, hlm. 72.
30 H.B. Sutopo, Metodologi Penelitian Kualitatif,  (Surakarta: Sebelas Maret University Press, 

2002), hlm. 78.
31 Ibid, hlm. 80.



DONGKREK MADIUN: ANTARA SENI, TRADISI, DAN RELIGI

183Vol. 4, No. 2, Desember 2017 An-Nuha

tersedia.32

		  Dalam penelitian ini, peneliti mengambil data dari berbagai sumber 
yang berbeda. Peneliti mengambil data dua sumber yaitu, dari pemilik 
sanggar kesenian dongkrek dan para penari kesenian dongkrek. Data 
yang dianalisis dari dua sumber tersebut, kemudian disimpulkan oleh 
peneliti untuk menunjukkan bahwa data benar-benar valid.

6.	 Analisis Data
Analisis data merupakan proses mengorganisasikan dan mengurutkan 

data ke dalam pola, kategori, dan satuan uraian dasar sehingga dapat dite-
mukan tema dan dapat dirumuskan hipotesis seperti yang disarankan oleh 
data.33

Teknik analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah model 
interaktif. Model analisis interaktif merupakan bentuk analisis data yang ke-
tiga komponen analisis tersebut aktivitasnya dapat dilakukan dengan cara 
interaksi yaitu, mulai dari pengumpulan data, kemudian peneliti membuat 
reduksi dan sajian data, kemudian menarik simpulan dan verifikasinya.34

a.	 Reduksi Data
		  Reduksi data merupakan bagian dari proses analisis yang memper-

tegas, memperpendek, membuat fokus, membuang hal-hal yang tidak 
penting, dan mengatur data sedemikian rupa sehingga simpulan peneli-
tian dapat dilakukan.35

		  Dalam penelitian ini, reduksi data sudah berlangsung sejak peneliti 
mengambil keputusan tentang kerangka kerja yaitu menyusun perta-
nyan penelitian dan menentukan cara pengumpulan data yang diguna-
kan. Pada waktu pengumpulan data berlangsung, reduksi data dilaku-
kan dengan membuat ringkasan dari catatan yang diperoleh di lapang-
an.

b.	 Sajian Data
		  Sebagai komponen analisis kedua, sajian data merupakan suatu 

rakitan organisasi informasi, deskripsi dalam bentuk narasi yang me-

32 Ibid, hlm. 79.
33 Basrowi dan Suwandi,Memahami Penelitian Kualitatif, (Jakarta:Rineka Cipta, 2008). hlm. 

91.
34	H.B. Sutopo, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Surakarta: Sebelas Maret University Press, 

2002), hlm. 95.
35 Ibid, hlm.92.



Alfiati

184 Vol. 4, No. 2, Desember 2017An-Nuha

mungkinkan simpulan penelitian dapat dilakukan.36

		  Sajian data dalam penelitian ini mengacu pada rumusan masalah 
yang telah dirumuskan sebagai pertanyaan penelitian, sehingga narasi 
yang tersaji merupakan merupakan deskripsi mengenai kondisi yang 
rinci untuk menceritakan dan menjawab setiap permasalahan yang ada. 
Narasi yang tersaji ini merupakan deskripsi dari pertanyaan-pertanya-
an,”Bagaimana ritual pementasan kesenian dongkrek?”, “Bagaimana 
makna pementasan kesenian dongkrek?”,dan “Bagaimana nilai religi 
yang terkandung dalam pementasan kesenian dongkrek?”.

c.    Penarikan Simpulan dan Verifikasi
		  H.B. Sutopo menyatakan bawa simpulan merupakan kegiatan akhir 

penarikan kesimpulan dari proses pengumpulan data berakhir.37 Sim-
pulan perlu dilakukan verifikasi agar cukup mantap dan benar-benar 
dipertanggungjawabkan yaitu, dapat berupa kegiatan yang dilakukan 
dengan lebih mementingkan ketelitian.

		  Penarikan simpulan dalam penelitian ini dengan menggunakan ka-
jian pragmatik dan filsafat nilai/aksiologi untuk menjawab pertanyaan 
dari rumusan masalah. Alasan peneliti menggunakan kajian pragmatik 
karena mengkaji makna yang terkandung dalam kesenian dongkrek se-
dangkan peneliti menggunakan kajian filsafat karena untuk mengkaji 
nilai religi yang terkandung dalam kesenian dongkrek.	

		  Verifikasi yang dilakukan dengan lebih mengembangkan ketelitian, 
yaitu dengan cara berdiskusi antar teman serta berwawancara dengan 
pemilik sanggar kesenian dongkrek agar simpulan yang diperoleh lebih 
teliti dan lebih mantap. Pada dasarnya makna data harus diuji validi-
tasnya supaya simpulan penelitian menjadi lebih kokoh dan lebih bisa 
dipercaya.

I.	 HASIL PENELITIAN

1.	   Wujud Pementasan Dongkrek
a.	 Kesenian Dongkrek yang bersifat sakral yang digunakan sebagai upaca-

ra ritual tolak bala. Kesenian Dongkrek ini hanya dipentaskan setahun 
satu kali, dengan acara arak-arakan yang melibatkan seluruh masyarakat 

36 Ibid, hlm.93
37	H.B. Sutopo, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Surakarta: Sebelas Maret University Press, 

2002),  hlm.93.



DONGKREK MADIUN: ANTARA SENI, TRADISI, DAN RELIGI

185Vol. 4, No. 2, Desember 2017 An-Nuha

desa Mejayan. Saggar kesenian Dongkrek yang masih mempertahan-
kan pakem atau keaslian seni Dongkrek tanpa adanya perubahan adalah 
sanggar Dongkrek “Krido Sakti” pimpinan Bapak Walgito dan Bapak 
Sudarsono.

b.	 Kesenian Dongkrek yang bersifat kreasi seni (kreatif ) sebagai keseni-
an rakyat yang tidak sakral, tidak ada kemenyan, tidak ada persyaratan 
dari keturunan palang Ngabehi Loh Prawirodipoero “Palang Mejayan”, 
dengan iringan musik yang lebih ramai. Dongkrek ini masih ada arak-
arakannya dan melibatkan masyarakat untuk bergabung dan menari. 
Namun demikian Dongkrek ini ada unsur bisnisnya karena bisa diun-
dang untuk melakukan pertunjukan kesenian Dongkrek dengan men-
dapatkan upah.

c.	 Kesenian Dongkrek yang bersifat sebagai seni pertunjukan tidak sakral, 
tidak ada kemenyan, tidak melibatkan masyarakat untuk menari, tidak 
ada arak-arakan, tidak keliling kampung, dan tidak ada persyaratan dari 
keturunan “Palang Mejayan”, dengan iringan musik yang lebih banyak 
dan dipertunjukan di studio atau panggung. Namun demikian Dong-
krek ini masih memiliki folosofi yang sama yaitu “kajahatan akan kalah 
dengan kebajikan”. Dongkrek ini dikembangkan di sekolah-sekolah se-
perti di Sanggar seni “Bising” SMAN 01 Geger.

2.	 Makna Topeng dan Musik dalam Pementasan Dongkrek
a.	 Makna Topeng Dongkrek

Kesenian Dongkrek menampilakn pertunjukan dengan tiga kelom-
pok tokoh pemeran yaitu Genderewo pengganggu warga masyarakat 



Alfiati

186 Vol. 4, No. 2, Desember 2017An-Nuha

yang membawa wabah penyakit (pageblug), warga masyarakat yang di-
perankan oleh dua orang perempuan (Roro Ayu dan Roro Perot), dan 
peran pemimpin (palang) atau tokoh masyarakat yang diperankan oleh 
seorang kakek sakti. Ketiga kelompok peran ini memakai topeng.
1)	 Makna Topeng Genderuwo Merah
	 Makna Topeng Genderewo Merah, menggambarkan sifat dan wa-

tak jahat. Genderewo merah menunjukkan perangai yang seram, 
mudah marah, emosioal,, dan kasar. Topeng Buto Merah, meng-
gambarkan makhluk halus yang sering mengganggu manusia de-
ngan merasuk ke dalam aliran darah manusia dan senang memi-
num darah.

2)	 Makna Topeng Genderuwo Hitam
	 Makna Topeng Genderewo Hitam, menggambarkan sifat dan wa-

tak yang buruk. Genderewo hitam menunjukkan watak pemalas, 
rakus dan pemalas, beringasan angkuh dan sombong, serakah dan 
ingin berkuasa serta ingin menang sendiri. Topeng Buto Ireng, 
menggambarkan makhluk halus yang senang mengganggu dengan 
menyerang tulang belulang manusia.

3)	 Makna Topeng Genderuwo Putih
	 Makna Topeng Genderewo Putih, menunjukkan gambaran yang 

memiliki watak yang baik. Genderewo putih menggambarkan 
sikap yang memiliki tatakrama dan manusiawi. Warna putih di-
wariskan dari sumber kehidupan yaitu air, yang mengalir bening, 
bersih, ternih dan menyucikan. Topeng Buto Ireng, menggambar-
kan makhluk halus yang senang mengganggu dengan menyerang 
tulang belulang manusia.

4)	 Makna Topeng Genderuwo Kuning
	 Makna Topeng Genderewo Kuning, menggambarkan makhluk ha-

lus yang mengganggu dengan menyerang daging dan kulit manusia 
Misalnya daging pada tubuh manusia (semakin lama tampak ku-
rus), penyakit kulit (kudis, gatal, dan melepuh).

5)	 Makna Topeng Roro Ayu
	 Makna Topeng Roro Ayu, Topeng Roro Ayu, menggambarkan seo-

rang wanita yang cantik (putri pejabat) yang anggun, sopan dalam 
berbicara, perilaku, dan selalu berbuat kebaikan.

6)	 Makna Topeng Roro Perot
	 Makna Topeng Roro Perot, menggambarkan seorang abdi kinasih 



DONGKREK MADIUN: ANTARA SENI, TRADISI, DAN RELIGI

187Vol. 4, No. 2, Desember 2017 An-Nuha

yang mendampingi untuk memenuhi kebutuhan/keperluan sehari-
hari roro ayu. Dengan topeng ini, dapat pula digambarkan bila 
seseorang yang selalu membicarakan kejelekan orang lain, maka 
bibirnya akan perot.

7)	 Makna Topeng Kakek Sakti
	 Makna Topeng Kakek Sakti menggambarkan tentang peran pe-

mimpin (palang) atau tokoh masyarakat, yang bisa secara bijaksana 
mengayomi masyarakat.

b.	 Makna Musik dalam Pementasan Dongkrek
Alat musik dalam Kesenian Dongkrek digunakan sebagai pengiring 

irama tarian yang dibawakan oleh masing- masing pemeran, serta ceri-
tera darama yang sedang berlangsung. Dalam kesenian Dongkrek dari 
masa-ke masa telah mengalami perkembangan sesuai dengan tunttan 
kebutuhan masyarakat. Namun demikian alat musik yang paling utama 
adalah; korek, bedug, beri, gong, kentongan, dan kenong. Dari masing-
masing alat musik tersebut memiliki makna.
1)	 Kentongan
	 Kentongan, disimbolkan sebagai suatu tanda untuk mengumpul-

kan atau menggerakkan	 masyarakat guna bersatu padu. 
Alat musik kentongan pada pementasan kesenian Dongkrek biasa-
nya menggunakan 3 buah, Dimaksudkan agar masyarakat berkum-
pul bila mendengar ”titir”. Titir adalah sebutan dari kata lain kento-
ngan yang dibunyikan. Adapun karakter bunyi yang ditimbulkan 
dari kentongan adalah thok, thok, thok.

2)	 Kenong
	 Kenong, disimbolkan sebagai suasana hening, cipta, karsa, karya ke-

pada Sang Pencipta. Alat musik kenong dalam pementasan keseni-
an Dongkrek biasanya menggunakan satu buah yang dimaksudkan 
dapat memberikan ketenangan, kedamaian apabila mendengarkan 
alat musik

3)	 Bedug
	 Bedug, peralatan musik ini disimbolkan untuk menggambarkan 

kesaktian Palang Mejayan sebagai pendekar pilih tanding, “ora te-
das tanpa paluning pande.” Alat musik bedug dalam pementasan 
kesenian dongkrek biasanya menggunakan satu buah, dimaksud-
kan melambangkan ketegasan dan kesaktian. Adapun karakter dari 



Alfiati

188 Vol. 4, No. 2, Desember 2017An-Nuha

bunyi alat musik ini adalah dug, dug, dug.
4)	 Beri
	 Beri, peralatan musik ini mengandung arti bahwa beliau sebagai 

seorang yang berbudi wibowo laksono, rawe-rawe rantas malang-
malang putung bersama-sama memberantas penyakit pagebluk. 
Alat musik beri terbuat dari logam kuning tipis, bulat sebesar tem-
payan dan bagian tengahnya sengaja diretakkan untuk membentuk 
suasana “jeeer” dan letak posisinya tergantung dengan tali.

5)	 Korek
	 Korek, pada peralatan musik ini disimbolkan sebagai alat pember-

sih/penyapu segala macam mara bahaya baik yang terlihat maupun 
yang tidak terlihat. Dalam pementasan kesenian Dongkrek biasa-
nya menggunakan tiga buah yang dimaksudkan dapat mengusir 
semua gangguan makhluk gaib dan kejahatan lainnya. Alat musik 
ini terbuat dari kayu dan mempunyai karakter bunyi a adalah krek, 
krek, krek.

6)	 Gong Pamungkas
	 Gong Pamungkas, peralatan musik ini disimbolkan sebagai final 

prosesing dari suatu usaha dalam melaksanakan tugas yang berha-
sil. Dalam pementasan kesenian dongkrek biasanya menggunakan 
satu buah yang dimaksudkan sebagai akhir usaha yang berhasil.

3.	 Nilai Religi dalam Kesenian Dongkrek
Kesakralan seni dongkrek dapat dikatakan sebagai suatu kepercayaan, 

dan mengandung unsur keagamaan. Soedarsono berpendapat seni pertun-
jukan ritual memiliki ciri-ciri khas, yaitu:(1) diperlukan tempat pertunjukan 
yang terpilih, yang biasanya dianggap sakral; (2) diperlukan pemilihan hari 
serta saat yang terpilih yang biasanya juga dianggap sakral; (3) diperlukan 
pemain yang terpilih, biasanya mereka yang dianggap suci, atau yang telah 
membersihkan diri secara spiritual; (4) diperlukan seperangkat sesaji, yang 
kadang-kadang sangat banyak jenis dan macamnya; (5) tujuan lebih dipen-
tingkan daripada penampilannya secara estetis; dan (6) diperlukan busana 
yang khas.

Proses ritual untuk pengusiran pagebluk (tolak bala), dilakukan dengan 
cara: (1) para parogo pilihan, yang dipandang mampu untuk melakukan 
upacara ritual tersebut didatangkan lebih dahulu di pendopo palangan, un-
tuk mendapatkan petunjuk dari eyang palang; (2) Para parogo mulai lelam-



DONGKREK MADIUN: ANTARA SENI, TRADISI, DAN RELIGI

189Vol. 4, No. 2, Desember 2017 An-Nuha

pah menurut petunjuk yang telah ditentukan; (3) pada malam yang telah 
ditentukan, yaitu malam jumat legi, semua parogo berkumpul di pendopo 
mengadakan selamatan untuk memohon berkah kepada Tuhan Yang Maha 
Esa atas telah terjadinya perbuatan gendruwo; dan (4) saat tepat tengah 
malam dengan iringan mantra dan puji-pujian, diberangkatkanlah serom-
bongan prosesi ritual pengusiran pagebluk itu di pendopo dalem palangan, 
berjalan pelan-pelan menyusuri jalan-jalan di seluruh pelosok desa Mejayan, 
sampai waktu menjelang pagi. Dalam prosesi ritual keliling desa ini para 
parogo Dongkrek khususnya parogo gendrowon wajib untuk tidak menge-
nakan busana (semua parogo terdiri dari kaum laki-laki). 

Adapun aturan prosesi ritual ialah: 
(1) 	obor terbuat dari bambu; 
(2) 	dupa yang selalu mengepulkan asap bau kemenyan yang dibawa 

oleh pembaca mantra; 
(3) 	pusaka palangan yang dibawa oleh waris terpilih dibawah Payung 

Agung (pusaka palangan); 
(4) 	beberapa syarat tolak bala yang lain, bermacam-macam tumbal dan 

takhir plontang yang berisi bermacam bubur beras dan ditanam di 
tempat-tempat yang telah ditentukan, seperti di perempatan jalan, 
pertigaan dan di sudut-sudut desa; 

(5) 	gendruwon dan peralatan lainnya; dan 
(6) 	para sesepuh yang gamben-gamben (berilmu tinggi).



Alfiati

190 Vol. 4, No. 2, Desember 2017An-Nuha

DAFTAR PUSTAKA

Apris Triatmiko. 2005. “Studi tentang Topeng pada Kesenian Dongkrek 
di Desa Mejayan, Caruban Kabupaten Madiun. Skripsi. Program Studi 
Pendidikan Seni Rupa, Jurusan Seni dan Desain, Fakultas Sastra dan Desain, 
Universitas Negeri Malang

Basrowi dan Suwandi. 2008. Memahami Penelitian Kualitatif. Jakarta: 
Rineka Cipta

Edy Siswanto. 2015 Pendidikan Seni dan Kerajinan. PGSD IKIP 
PGRI Madiun

Faradina Dara Astria. 2011. “Makna Simbolik Dalam Kesenian 
Dongkrek Sebagai Kesenian Ritual”. Skripsi. Program Studi Antropologi, 
Fakultas Ilmu Sosial Ilmu Politik.

Harun Nasution, Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspeknya, Jilid 1, Cet V 
(Jakarta : UI Press, 1985)

H.B. Sutopo. 2002. Metodologi Penelitian Kualitatif. Surakarta: Sebelas 
Maret University Press

Ismono. 2010. Seni Dongkrek Kesenian Khas Kabupaten Madiun. 
Kantor Dinas Pendidikan dan Kebudayaan Kabupaten Madiun.

Jaecken MP. 2011. “Seni Dongkrek Kecamatan Mejayan Kabupaten 
Madiun Tahun 1965 – 1981”. Hasil penelitian Metodologi Sejarah, Jurusan 
Ilmu Sejarah FSSR UNS.

Lexy J. Moleong. 2007. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT. 
Remaja Rosdakarya

Mahsun. 2005. Metode Penelitian Bahasa. Jakarta: PT. Raja Grafindo 
Persada

Muhammad Fathurrohman,Kategorisasi Nilai Religius, https://
muhfathurrohman.wordpress.com, diakses tgl 03 April 2017

Rizal Mustansyir dan Misnal Munir. 2009. Filsafat Ilmu. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar

Sri Wahyuningsih, dkk.,Revitalisasi Seni Pertunjukan Dongkrek, Jurnal 
Publikasi UNS Vol.2 Juni 2012, 

S. Nasution. 2003. Metode Penelitian Naturalistik Kualitatif. Bandung: 
PT. Tarsito


